# Al-Risala

September 2014 • No. 454 • Rs. 20



#### بِسِمُ اللهِ الرَّحْيِن الرَّحِيثِمِ

|    |                           | تتمبر 4<br><b>ف</b> هرسد |                       | الرساله                                                                                     |
|----|---------------------------|--------------------------|-----------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|
| 20 | سبق کی اہمیت              | 2                        | خدا کااشارہ پڑھئے     | جاري کرده 1976<br>پر                                                                        |
| 21 | آخرت سے غفلت کیوں؟        | 3                        | معرفت اورعبادت        | ارد واورانگریزی میں شائع ہونے والا<br>پر                                                    |
| 22 | عقيده آخرت كي طاقت        | 4                        | سكينه كياب            | اسلامی مرکز کا ترجمان                                                                       |
| 23 | علم ومعرفت كاحريص         | 5                        | دورِزوال كاايك ظاهره  | زیرسر پرستی                                                                                 |
| 24 | منصوبهٔ خداوندی           | 6                        | دليل،الزام تراشى      | مولانا وحيدالدين خال                                                                        |
| 26 | جانچنے کامعیار            | 7                        | توکل کی حقیقت         | صدراسلامی مرکز                                                                              |
|    | خيرِامت يا                | 8                        | شاكلهٔ انسانی كامسّله | Al-Risala Monthly<br>1, Nizamuddin West Market<br>New Delhi-110 013                         |
| 27 | زوال يافتة امت            | 9                        | آباپرستی              | Tel. 011-41827083, 46521511,<br>Fax: 011-45651771                                           |
| 32 | ذاتى عقل علم عقل          |                          | اسٹریٹ دعوۃ یا        | email: info@goodwordbooks.com<br>www.goodwordbooks.com                                      |
| 37 | انسانی وجودکی بأعنی توجیه | 10                       | دعوة اكسپلو زن        | Subscription Rates<br>Single copy ₹20                                                       |
| 39 | مسلم فلسفه بلم الهيات     | 12                       | وحدت ، تنوع           | One year ₹200<br>Two years ₹400                                                             |
| 40 | زندگی کی حقیقت            | 13                       | الاخوان المسلمون      | Three years ₹600<br>Abroad by Air Mail. One year \$20                                       |
| 42 | علمی طرزِاستدلال<br>      | 15                       | كائنات كى توجيه       | Printed and published by<br>Saniyasnain Khan on behalf of<br>Al-Markazul Islami, New Delhi. |
| 43 | علم کی دوسمیں             | 17                       | كائنات كى وسعت        | Printed at Nice Printing Press,                                                             |
| 44 | سوال وجواب                | 19                       | زندگی اورموت          | 7/10, Parwana Road,<br>Khureji Khas, Delhi-110 051                                          |

#### خدا کا اشاره پڑھئے

مئ 2014 میں انڈیا کا 6 اواں جزل الیکشن ہوا۔ اس الیکشن میں مسلمانوں نے اپنی ساری طاقت لگا دی کہ بی جے پی اس الیکشن میں کامیاب نہ ہونے پائے، جس کو وہ بطور خود اپنا ڈیمن سجھتے ہیں۔ ایک مسلم اخبار نے اس معالمے میں مسلمانوں کے موقف (stand) کو بتاتے ہوئے درست طور پر لکھا ہے کہ اس الیکشن میں تمام مسلمانوں کا واحد مقصد میں تھا کہ وہ کسی بھی قیمت پر بی جے پی کو اقتدار میں آنے سے روک دیں۔

In this election the prime mission of the whole (Muslim) community was to stop BJP from coming to power, at any cost.

مسلمانوں کے تمام چھوٹے اور بڑے رہنمااِس معاملے میں متفق الرائے ہوگئے تھے۔لیکن الکیشن کا نتیجہ مسلمانوں کی کوششوں کے بالکل خلاف نکلا۔ بی جے پی ہمیشہ سے زیادہ بڑی طاقت بن کر ابھری۔ حتی کہ بی جے پی کا جو لیڈر تمام مسلمانوں کی نظر میں سب سے زیادہ غیر مطلوب (unwanted) تھا، وہی انڈیا کا پرائم منسٹر بن گیا۔

مسلمانوں کے تمام کھنے اور ہو لنے والے اس واقعہ پرتجرہ کررہے ہیں۔گرسب کا تجرہ اپن نوعیت کے اعتبار سے بلا استثناسیاسی تجرہ ہے۔لیکن اِس معاطع میں سیاسی تجرہ صرف ایک غلطی پر دوسری غلطی کا اضافہ ہے۔ صبحے میہ ہے کہ اس واقعہ کو خدائی زاویہ سے دیکھا جائے۔ اس معاملہ میں خدا کے اشارہ کو پڑھا جائے ۔غور کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ مسلمانوں کی مرضی کے مین خلاف پیش خدا کے اشارہ کو پڑھا جائے ۔غور کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ مسلمانوں سے کہ رہا ہے کہ اے والا یہ واقعہ اپنے اندرایک عظیم خدائی وارنگ رکھتا ہے۔ وہ مسلمانوں سے کہ رہا ہے کہ اے مسلمانو، سیاسی طریق کارکوچھوڑ و۔اور دعوتی طریق کارکواختیار کرو۔سیاسی طریق کار میں تم کو کچھ ملنے والانہیں کیوں کہ سیاسی طریق کار پر بھی خدا کی نصر سے نہیں آتی ۔البتہ اگرتم دعوتی طریق کاراختیار کرو، تو تم کو وہ سب کچھل جائے گا جوتم کو اپنی لئی زندگی کے لئے اِس دنیا میں درکارہے۔

2 الرسالة بتمبر 2014

#### معرفت اورعبادت

روایات میں آیا ہے کہ پنجبر اسلام صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: ما عرفناك حق معرفتك (روح المعاني، سورة الأنعام: 91) یعنی اے اللہ، ہم أس طرح تیری معرفت حاصل نہ كر سے جو كہ تیری معرفت كاحق ہے۔ اس طرح ایک اور حدیث میں آیا ہے كہ آپ نے فرمایا: ما عبد ناك حق عبادتك (المعجم الكبير للطبر اني، رقم الحدیث: 1730) یعنی اے اللہ، ہم تیری عبادت أس طرح نہ كر سے جس طرح تیری عبادت كرنے كاحق ہے۔

معرفت اورعبادت کی اصل حقیقت عجز ہے۔کوئی انسان جب معرفت کا اعلی ادراک کرتا ہے،
یا کوئی انسان جب عبادت کے آخری در جے تک پہنچتا ہے تو وہ بیدریافت کرتا ہے کہ انسان عاجز مطلق
(all-powerful) ہے اور خدا قادرِ مطلق (all-powerful) ۔ یہی دریافت معرفت اور عبادت
کا نقطۂ انتہا (culmination) ہے۔

معرفت اورعبادت کا ایک پہلووہ ہے جوانسان کی نسبت سے ہے اور دوسرا پہلووہ ہے جواللہ کی نسبت سے ہے اور دوسرا پہلووہ ہے جواللہ کی نسبت سے ہے۔ انسان کی نسبت سے عارف یا عابد کا احساس ہمیشہ یہ ہوتا ہے کہ وہ معرفت اور عبادت ہے کہ کوئی انسان کا مل طوریراس کی معرفت اور عبادت کا حق ادا کر سکے۔

یہاحساسِ عجز ہر سیچے مومن کے اندرلا زمی طور پر موجود ہوتا ہے۔ اِس میں کسی فرد کا کوئی استثنا نہیں جتی کہ اِس معاطع میں کسی پیغمبر کا بھی کوئی استثنا(exception) نہیں۔

یمی وہ مقام ہے جوخالق کومخلوق سے الگ کرتا ہے۔ اِس معاملے میں ،کسی بھی قسم کی شرکت دین خداوندی میں نا قابلِ قبول ہے۔ اسلام میں سب سے بڑی حقیقت تو حید کی معرفت ہے۔ توحید کی اعلی معرفت اپنے آپ شرک کی نفی کردیتی ہے۔ توحید کی اعلی معرفت کے بغیر اعلی مومنا نہ شخصیت کی تعمیر ممکن نہیں۔

# سکینہ کیا ہے

سکینہ کالفظی مطلب اطمینان (tranquility) ہے۔قر آن کی اِس آیت میں سکینہ کا مطلب سے کہ حدیبیہ معاہدے کی شرطیں اگر چیا صحاب رسول کی مرضی کے خلاف تھیں،لیکن اللہ کے حکم کی بنا پر وہ اُس پر راضی ہوگئے۔ اِس رضا مندی کے باعث،اللہ نے اُن پریہ خصوصی فضل کیا کہ اُن پر اپنی وہ خاص رحمت نازل فرمائی جو اُنھیں قلبی اعتبار سے اُس پر مطمئن کردے اور جس فیصلے پروہ بظاہر نا گواری کے ساتھ دراضی ہوئے تھے، اُس کو اُن کے لیے ایک خوش گوار تجربہ بنادے۔

زندگی میں بار بارایسا ہوتا ہے کہ آدمی کے ساتھ کوئی نالیسندیدہ صورت پیش آتی ہے۔ مثلاً کسی عزیز کی موت، کوئی مالی نقصان، کسی کی طرف سے بےعزتی کا معاملہ، وغیرہ – اِس طرح کا معاملہ آدمی کے لیے ہمیشہ صدمہ (shock) کا سبب بنتا ہے – لیکن اگر آدمی اللہ کے حکم (\$2:155) کی بنا پر صبر کر لیے اور ردممل کا اظہار نہ کر بے تواپنے اِس ممل کی بنا پر وہ اللہ کی خصوصی نفرت کا مستحق بن جاتا ہے، وہ یہ کہ جس چیز کو اُس نے ابتداءً اپنی طبیعت پر جبر کر کے اختیار کیا تھا، اس کو اس کے لیے ایک خوش گوار واقعہ بنادیا جائے۔

یہی مطلب ہے''ایمان پر ایمان کے اضافہ'' کا، یعنی صبر کے معاملہ کو اطمینان کا معاملہ بنادینا۔مومن کے دل میں پیدا ہونے والی اِسی کیفیت کوقر آن کی مذکورہ آیت میں'از دیا دِایمان' کہا گیا ہے۔

الرساله بمبر 2014

# دورِزوال كاايك ظاهره

قرآن كى سوره آل عمران كى ايك آيت يه بنها كَانَ إِبْرْهِيْهُ يَهُوْدِيًّا وَّلَا نَصْرَانِيًّا وَّلَا نَصْرَانِيًّا وَلَا نَصْرَانِيًّا وَمَا كَانَ مِن الْمُشْمِرِ كِيْنَ (3:67) يعنى ابرائيم نه يهودى تقااور نه نقرانى، بلكه وه حنيف مسلم تقااوروه شرك كرنے والوں ميں سے نه تقا۔

قرآن کی اِس آیت کا مقصد حضرت ابراہیم کی براءت نہیں ہے، یعنی اس کا مقصد سے بتانائہیں ہے کہ حضرت ابراہیم کی براء سنہیں ہے کہ حضرت ابراہیم کی ایمشرک نہ تھے۔ بلکہ اس کا مقصد سے بتانا ہے کہ یہودی، نصرانی یا مشرک، تینوں گروہ جو حضرت ابراہیم کو اپنے ا کابر میں شار کرتے تھے اور سے کہ وہ حضرت ابراہیم کے دین پر ہیں، اُن کا ایسا سمجھنا ہر گز درست نہیں۔

اپنے دورِزوال میں انھوں نے یہ کیا کہ خودساختہ طور پراپنے مذہب کا ایک ماڈل بنالیا۔وہ درحقیقت اپنے خودساختہ مذہبی ماڈل پر قائم تھے،لیکن غلط طور پر وہ اس کو حضرت ابراہیم کی طرف منسوب کیے ہوئے تھے۔اِس طرح غلط انتساب کے ذریعے وہ پی ظاہر کرتے تھے کہ وہ جس مذہب پر ہیں،وہ وہ بی مذہب ہے جواینے زمانے میں حضرت ابراہیم کا مذہب تھا۔

کسی امت پر جب زوال کا دور آتا ہے تواس کے اندر ہمیشہ یہی نفسیات پیدا ہوجاتی ہیں۔ اِس میں کسی امت کا کوئی استثنائہیں ۔موجودہ زمانے میں مسلم امت کا بھی یہی حال ہواہے۔انھوں نے خدا کے دین کا ایک خودساختہ ایڈیشن تیار کیا ہواہے۔

یہ ماڈل ایک قومی ماڈل ہے، نہ کہ پیغیبرانہ ماڈل -صرف گفظی انتساب کے ذریعے وہ اِس ماڈل کواپنے پیغیبر کی طرف منسوب کیے ہوئے ہیں، حالاں کہ اُن کے اِس قومی ماڈل کا پیغیبر کے ماڈل سے کوئی تعلق نہیں - کسی امت کے اندر بعد کے زمانے میں یہ مزاج اپنی قومی روش کی تبریر نے پیدا ہوتا ہے تا کہ وہ اپنی قومی روش کوعین پیغیبرانہ روش ثابت کرسکیں -

# دلیل،الزام تراشی

قرآن میں بتایا گیاہے کہ آدم کی تخلیق کے وقت ابلیس نے انحراف کا طریقہ اختیار کیا۔ اِس کے بعد خدا اور ابلیس نے جو باتیں کہیں،

کے بعد خدا اور ابلیس کے درمیان ایک مکالمہ ہوا۔ اِس مکا لمے کے دوران ابلیس نے جو باتیں کہیں،
اُن میں سے ایک بات یہ تھی: قال رَتِ بِمَا اَغُولُت مِن لاُزَیّات کَا لَهُ مُد فِی الْاَرْضِ وَلاُغُولِتَ ہُمُ مُد اُن میں سے ایک بات یہ تھی : قال رَتِ بِمَا اَغُولُت مِن لاُزیّات کَا لَهُ مُد فِی الْاَرْضِ وَلاُغُولِت ہُمُ مُد اَن کی اِس آیت اَن کی اِس آیت میں اِغوا کا لفظ ہے۔ اِغوا کا مطلب ہے بہکانا (to mislead, to misguide)۔ ابلیس نے خداکی نسبت سے جو بات کہی، وہ بلاشہہ ایک جھوٹا الزام تھا، وہ کوئی ثابت شدہ دلیل نہیں۔

اِس مثال سے ابلیس یا شیطان کا ایک طریقه معلوم ہوتا ہے، وہ یہ کہ اختلاف کے وقت اپنی بات کو ثابت کرنے کے لیے دلیل نہ دینا، بلکہ فریقِ ثانی پر جھوٹ باندھنا اور اُس پر الزام لگانا – اِس طریقے کو اختیار کرنے کا مطلب سے ہے کہ آ دمی کے پاس کوئی دلیل نہیں ہے اور وہ بیاعتراف بھی نہیں کرنا چاہتا کہ فریقِ ثانی کا موقف صحیح ہے اور اس کا اپنا موقف غلط – اِس لیے وہ جھوٹ کا سہار الیتا ہے ۔ وہ الزام تراثی (allegation) کا طریقہ اختیار کرکے غلط طور پر بیظا ہر کرنا چاہتا ہے کہ اس کی مخالفت درست ہے۔

یہ طریقہ بلاشبہہ شیطان کا طریقہ ہے۔ جولوگ ایسا کریں، وہ قر آن کے الفاظ میں، شیطان کے بھائی (إخوان الشیاطین) قرار پائیں گے۔ جب بھی آپ کوکسی سے اختلاف ہوتو آپ کے لیے سچے طریقہ بیہ ہے کہ آپ مسلّمہ دلائل کے ذریعے اپنے موقف کو واضح کریں۔

اس کے برعکس، اگرآپ ایسا کریں کہ دلیل سے اپنے موقف کو ثابت نہ کرسکیں اور جھوٹے الزام لگا کر فریقِ ثانی کو بدنام کریں تو یہ ایک بے حد خطرناک پوزیشن ہے۔ ایسا کرنے کی صورت میں شدید اندیشہ ہے کہ آپ اللہ کے یہاں شیطان کے بھائی قرار پائیں اور اللہ کی رحمتوں سے آپ کومحروم کردیا جائے۔

الرساله بمبر 2014

# توكل كي حقيقت

قرآن کی سورہ الطلاق میں توکل کے بارے میں بیالفاظ آئے ہیں:ومن یتو کل علی الله فہو حسبه (65:3) یعنی جو شخص اللہ پر بھروسہ کرے گا،الله اُس کے لیے کافی ہے۔

توکل علی اللہ اسلام کی ایک نہایت اہم تعلیم ہے۔ گر توکل علی اللہ کیا ہے، یہ بظاہر ایک مہم بات نظر آتی ہے۔ اسلطے میں ایک مدیث کے مطالعے سے اِس معاملے کی پوری وضاحت ہوجاتی ہے۔ حدیث کی کتابوں میں ایک روایت اِن الفاظ میں آئی ہے: عن عمر بن الخطاب قال: سمعت رسول الله صلی الله حق توکله، لرزقکم کما یوزق الله صلی الله علیه وسلم یقول: لو أنکم توکلون علی الله حق توکله، لرزقکم کما یرزق الطیر، تغدوا خماصا و تروح بطانا (الترمذي، رقم الحدیث: 2344) لیعنی عمر بن الخطاب کہتے ہیں کہ میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو یہ فرماتے ہوئے سنا کہ اگرتم اللہ پرتوکل کرو جیسا کہ توکل کر نے کاحق ہے، تو اللہ تم کو اُسی طرح رزق دے گاجس طرح وہ چڑیا کورزق دیتا ہے۔ چڑیا خالی پیٹ نکتی ہے اور بھرے پیٹ کے ساتھ والیں آتی ہے۔

حدیث میں توکل کے ساتھ' دحقِ توکلہ'' کا اضافہ ہے۔ حقِ توکل سے مرادشرائطِ توکل ہے۔ اِس کی وضاحت چڑیا کی مثال سے ہوتی ہے۔ چڑیا ایسانہیں کرتی کہ وہ بھر وسہ کرتے ہوئے اپنے گھونسلے میں بیٹھی رہے، بلکہ چڑیا ایسا کرتی ہے کہ وہ سوچتی ہے۔ وہ منصوبہ بناتی ہے۔ وہ اپنی آ کھ سے دیکھتی ہے اور اپنے پروں سے اڑتی ہے۔ اِس طرح وہ اُس مقام پر پہنچتی ہے جہاں فطری طور پراُس کارزق موجود ہو۔

اِس کا مطلب بیہ ہے کہ چڑیا جب اپنی صلاحیتوں کو پوری طرح استعال کرتی ہے، اپنی عقل اور سمجھ سے بھر پور طور پر کام لیتے ہوئے مبنی بر فطرت منصوبہ بناتی ہے اور اس کے لیے اپنی حاصل شدہ تو انائی خرج کرتی ہے، تو اُس کے بعد ہی میمکن ہوتا ہے کہ دنیا سے اُس کو وہ رزق ملے جو خالق نے اُس کے لیے مقدر کیا ہے۔

## شاكليهٔ انسانی كامسّليه

شاکلہ کا مسکہ کیا ہے۔اس کے بارے میں قرآن کی ایک آیت ہے:قل کل یعمل علی شاکلته، فربکم أعلم میں هو أهدى سبيلا (17:84) يعنی کہوکہ ہرکوئی اپنے اپنے طریقے پر مل کررہا ہے،ابتمھارارب،ی جانتا ہے کہون زیادہ ٹھیک راستے پر ہے۔

شاکلہ کے لفظی معنی طریقہ کے ہیں۔ شاکلہ سے مرادوہی چیز ہے جس کوموجودہ زمانے میں مائٹرسٹ (mindset) کہاجا تا ہے۔آیت کا مطلب میہ کہ حالات کے اعتبار سے ہرانسان کا ایک شاکلہ (mindset) بن جا تا ہے۔ وہ اس کے مطابق سوچتا ہے اور اس کے مطابق عمل کرتا ہے۔ اب سوال میہ ہے کہ کس کا شاکلہ چے شاکلہ ہے۔ اس کوجانچنے کی مستند صورت میہ ہے کہ انسان کے بارے میں خالق کی بیان کردہ گا کٹر لائن (guide line) کو معلوم کیا جائے اور اس گا کٹر لائن کومعیار (criterion) بناکراس کی روشنی میں فیصلہ کیا جائے کہ کس کا شاکلہ درست ہے اور کس کا شاکلہ درست نہیں۔

انسان کی سب سے بڑی ضرورت یہ ہے کہ وہ اپنے شاکلہ کو درست شاکلہ بنائے - یہ فائدہ گہرے تدبر کے ذریعے حاصل ہوتا ہے - گہرا تدبر آ دمی کو ایک طرف درست معلومات دیتا ہے اور دوسری طرف وہ آ دمی کو اِس قابل بنا تا ہے کہ وہ اپنی ڈی کنڈیشننگ کرسکے - اِس طرح شاکلہ کی تشخی یا شاکلہ سازی کا ایک لمبائمل شروع ہوتا ہے - اِس کے بعد ہی یہ ممکن ہوتا ہے کہ آ دمی اپنے تخصی شاکلہ کے بغیر شاکلہ کے مطابق بنائے - اِس عمل کو ایک لفظ میں تعمیر شاکلہ کہا جاسکتا ہے - تعمیر شاکلہ کے بغیر آ دمی کے اندر صحیح سوچ نہ ہو، وہ آ دمی کے اندر صحیح سوچ (right thinking) نہیں آتی اور جس آ دمی کے اندر صحیح سوچ نہ ہو، وہ واقعات کا صحیح تجزیہ بیں کر سکے گا – وہ اپنے عمل کی صحیح منصوبہ بندی میں ناکام رہے گا – حقیقت یہ ہے کہ واقعات کا صحیح تجزیہ بین کر ندگی کا صحیح آ غاز یہ ہے کہ وہ اپنے شاکلہ کو درست شاکلہ بنائے – وہ حالات سے بنے ہوئے شاکلہ پر نہ گھر ہے، بلکہ بے لاگ غور وفکر کے ذریعے اپنے اندر صحیح تفکیر وہ حالات سے بنے ہوئے شاکلہ پر نہ گھر ہے، بلکہ بے لاگ غور وفکر کے ذریعے اپنے اندر صحیح تفکیر (right thinking) کی صلاحیت پیدا کر ہے۔

الرساله جمبر 2014

# آبايرستي

پیچلے زمانے کی منکر قوموں کا ذکر کرتے ہوئے اُن کا ایک قول قر آن میں إن الفاظ میں نقل کیا گیا ہے: بَیْلُ قَالُوۤ الْوَّا اِنَّا وَ جَدُناۤ اَبَآءَ فَا عَلَی اُمَّۃِ وَ اِنَّا عَلَی اٰ اُرِ هِمْ مُّهُ تَدُوْنَ (43:22) یعنی وہ کہتے ہیں کہ ہم نے اپنے باپ دادا کو ایک طریقے پر پایا ہے اور ہم اُن کے پیچھے چل رہے ہیں۔ قرآن کی اِس آیت میں آباء 'سے مرادقو می اکا بر ہیں، اور پیچھے چلنے کا مطلب میہ کہ اِن اکا بر نے سوچنے کا جوٹرینڈ (trend) دیا ہے، ہم اُس پر چلے جارہے ہیں۔ ہی ہر قوم کا حال ہوتا ہے۔ کسی قوم کے اکا برسوچنے کا جوانداز پیدا کردیتے ہیں، بعد کے لوگ اُسی پر چلتے رہتے ہیں، وہ اس کی نظرِ ثانی کی ضرورت نہیں سمجھتے۔

اِس کی ایک مثال امتِ مسلمہ میں یہ ہے کہ نوآبادیات (colonialism) کے دور میں جومسلم رہنما پیدا ہوئے، اُن کے اندرر دعمل (reaction) کے تحت ایک ذہن بنا۔ اُس زمانے کی ان کی تقریریں اور تحریریں تمام ترمنفی سوچ کی حامل بن گئیں۔ بعد کی مسلم نسلوں میں یہی منفی طرز فکر چل پڑا۔ موجودہ زمانے کے مسلمان عام طور پر مغرب کے بارے میں منفی رائے رکھتے ہیں۔ یہ اِسی آیت کا مصدات ہے۔ موجودہ حالات کا تقاضا ہے کہ نوآبادیاتی دور کی اِس سوچ پر نظر ثانی کی جائے، لیکن لوگوں کا حال یہ ہے کہ وہ سوچ نے کے اِسی قدیم ماڈل کو درست شبھتے ہیں، وہ اِس کے لیے تیار نہیں کہ وہ اینی روایتی منفی سوچ کو بدلیں اور از سر نوم ثبت انداز میں ایے فکر کی تشکیل کریں۔

''اکابر کا طریقہ'' یا ''منہج سلف'' جیسے الفاظ جو بعد کے زمانے میں مسلمانوں میں رائح ہوئے ،وہ دراصل آبا پرسی ہی کےخوب صورت نام ہیں ،وہ آبا پرسی ہی کی مختلف تعبیریں ہیں ،کیکن اِس طرح کی خوب صورت تعبیرات سے اصل حقیقت بدلی نہیں جاسکتی۔

موجودہ زمانہ کے مسلمانوں کے لیے، کوئی نیاضچے آغاز صرف اس وقت ہوسکتا ہے جب کہ وہ منج اکابر کے نام پر ماضی پرتنی کوچھوڑیں اور قرآن وسنت کی روشنی میں از سرنو، اپنے عمل کی منصوبہ بندی کریں ۔اس کے سواکوئی اور تدبیران کے لئے کارگر ہونے والی نہیں۔

# اسٹریٹ دعوۃ یا دعوۃ اکسپلو زن

جہاں انسان ہے وہاں دعوت ہے ۔۔۔ اِس اصول کوالرسالہ مشن کے لوگوں نے مختلف صورتوں میں دریافت کیا ہے۔ وہ ہرایسے موقع پر پہنچ کر وہاں بک اسٹال لگاتے ہیں جہاں انسان ہوں، اور اس کے ذریعہ وہ قرآن کا ترجمہ اور دوسری کتابیں لوگوں تک پہنچارہے ہیں۔ اخیس طریقوں میں سے ایک طریقہ وہ ہے جس کواسٹریٹ دعوۃ کا نام دیا گیا ہے۔ الرسالہ مشن کے لوگ مختلف مقامات پر اسٹریٹ دعوۃ کا بیطریقہ اختیار کیے ہوئے ہیں۔ وہ اُس کے ذریعہ دعوت حق کو کھیلانے کا کام کررہے ہیں۔ اسٹال لگانا اور پر امن انداز میں لوگوں تک لٹریچ کے ذریعے حق کا پیغام پہنچانا۔

اسٹریٹ دعوۃ کاطریقہ صرف دعوت کا ایک طریقہ نہیں، وہ پیغیبراسلام صلی اللہ علیہ وسلم کی ایک سنت بھی ہے۔ سیرت کی کتابوں سے معلوم ہوتا ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا بیطریقہ تھا کہ آپ عرب کے اسواق میں جاتے اور وہاں لوگوں کو قرآن پڑھ کرسناتے ۔ اسواق کا لفظ سوق (بازار) کی جمع عبد آج کل کی زبان میں اس کو قبائلی تیو ہار (Tribal Festival) کہا جا سکتا ہے۔ اِس موقع پر قبیلہ کے لوگ جمع ہوتے ، اور قبائلی شمیں ادا کرتے۔ جو لوگ اسٹریٹ دعوۃ کا کام کررہے ہیں ، ان کو، قبیلہ کے لوگ جمع ہوتے ، اور قبائلی شمیں ادا کرتے۔ جو لوگ اسٹریٹ دعوۃ کا کام کررہے ہیں ، ان کو، ان شاء اللہ ، اِس سنتِ رسول کی پیروی کا ثواب ملے گا۔

ضرورت ہے کہ اسٹریٹ دعوۃ کے طریقہ کو ہر جگہ پھیلایا جائے۔اسٹریٹ دعوۃ کے ذریعہ ہرجگہ کے لوگوں تک پہنچا جائے۔اسٹریٹ دعوۃ کے مواقع ہر جگہ موجود ہیں۔ہرشہراور ہربستی میں اِس طریقہ کو اختیار کیا جاسکتا ہے۔اسٹریٹ دعوۃ ، دعوت کی توسیع (extension) ہے۔اسٹریٹ دعوۃ ، روڈشو (road show) کا اسلامائزیشن ہے۔

موجودہ زمانہ کمیونی کیشن کا زمانہ ہے۔اس تقاضہ کے تحت ساری دنیا میں ہر جگہ سڑ کیں بنائی گئ ہیں -ان سڑکوں پر رات دن انسانوں کا سفر جاری رہتا ہے۔ہروقت لوگ سڑکوں پر متحرک رہتے ہیں۔

10 الرسالية تتمبر 2014

یہ ایک نیا ظاہرہ (phenomenon) ہے۔ اس کو بیونٹی آن دی موو (phenomenon) ہے۔ اس کو بیونٹی آن دی موو

الرسالہ مشن کے لوگوں نے اس عصری تفاضے کی دعوتی اہمیت کو سمجھا۔ وہ یہ کررہے ہیں کہ دوسرے ذرائع کے علاوہ سر کوں کو بھی وہ دعوت کے لئے استعمال کررہے ہیں۔ جبگہ جبگہ دوڈ کے کنارے وہ بک اسٹال لگاتے ہیں اور اس کے ذریعہ وہ قر آن کا ترجمہ اور دعوتی لٹریچر بڑے پیانہ پرلوگوں کے درمیان پھیلا رہے ہیں۔اس طریقے کے امکانات بہت زیادہ ہیں۔اس کے عمومی امکانات کودیکھتے ہوئے اس کودعوۃ اکسپلوزن کہا جا سکتا ہے۔

موجودہ زمانہ میں ہروفت انسانیت کا قافلہ سر کوں پررواں دواں رہتا ہے۔ دعوتی نقطہ نظر سے بیسارے انسان مدعو کی حیثیت رکھتے ہیں۔ ان کی سب سے بڑی ضرورت بیہ ہے کہ ان کوسچائی کا پیغام پہنچایا جائے۔ سچائی کا پیغام ایک نان پولیٹکل (non-political) اور نان کمیوئل (peaceful message) پیغام ہے۔ وہ کمل معنوں میں ایک پرامن پیغام (peaceful message) ہے۔ وہ ہرایک کی اپنی ضرورت ہے۔ اس مشن کی بینوعیت اس کوآخری حد تک بے مسکلہ مشن ہے۔ وہ ہرایک کی اپنی ضرورت ہے۔ اس مشن کی بینوعیت اس کوآخری حد تک بے مسکلہ مشن (giver mission) بنادیتی ہے۔ یہ مشن تمام ترایک دینے والامشن (no problem mission) ہے، نہ کہ لینے والامشن۔

ضرورت ہے کہ اس طریقہ کو آخری حد تک عام کیا جائے۔ یہاں تک کہ کوئی گزرگاہ ایسی نہ خیچ، جہال گزرنے والے انسانوں کو سچائی کا پیغام پہنچانے کے لیے ایک بک اسٹال موجود نہ ہو۔

دعوت الی اللہ کا کام ایک تخلیقی کام (creative work) ہے۔ داعی کو اتنا زیادہ باشعور ہونا چاہئے کہ وہ خود سوچے اور خود منصوبہ بنائے۔ انسانی حالات اتنے زیادہ مختلف ہوتے ہیں کہ اُن کی کوئی گنتی نہیں کی جاسکتی ، اس لئے کوئی لگا بندھا نقشہ ، دعوت کے لئے کافی نہیں ہوسکتا۔ کارگر دعوت اسی وقت ممکن ہوسکتی ہے ، جب کہ داعی کے اندر خود فکری (self-thinking) کی صلاحیت موجود ہو۔ وہ حالات کے مطابق نیانقشہ کار بناسکے۔

#### وحدت ہتنوع

وسیع تقسیم کے اعتبار سے ، علوم کی دوشتمیں ہیں — علوم طبیعی (physical sciences) اور علوم انسانی (experimental knowledge) علوم انسانی (human sciences) علوم انسانی بنیا دیجر باتی کی بنیا دیجر باتی کی بنیا دیجر باتی کی بنیا دیجر باتی کی بنیا دی بنیخاممکن ہوتا ہے ۔ علوم انسانی میں بر ہے، اس لیے علوم طبیعی میں قطعیت (certainty) تک پہنچناممکن ہوتا ہے ۔ علوم انسانی میں تیجر باتی علم جیسی بنیا دقا بل حصول نہیں ، اس کے درمیان ہمیشہ رائے کا اختلاف پیدا ہوجا تا ہے ۔ علوم طبیعی کی طرح شعبے میں کام کرتے ہیں ، اُن کے درمیان ہمیشہ رائے کا اختلاف پیدا ہوجا تا ہے ۔ علوم طبیعی کی طرح علوم انسانی میں قطعیت تک پہنچناممکن نہیں ہوتا ۔

یہی وہ مسکہ ہے جس کی بنا پر اللہ تعالی نے وحی (revelation) کا سلسلہ قائم کیا۔ بنی بروحی علم (revealed knowledge) ہم کو وہ یقینی بنیاد عطا کرتا ہے جو انسانی موضوعات کے معاملے میں ایک مسلّمہ بنیاد (axiom) کی حیثیت رکھتی ہے۔ وحی کے ذریعے ہم کو ایسے قطعی مسلّمات حاصل ہوجاتے ہیں جن پرغور وفکر کر کے انسانی زندگی کا قابلِ اعتماد نقشہ بنایا جا سکے۔

تاہم یہاں ایک فرق ہے۔علوم طبیعی میں ہمیشہ ایک پہلوہوتا ہے، یعنی یہ کہ ظاہر کے اعتبار سے سے سی چیز کا نقشہ (structure) کیا ہے۔لیکن علوم انسانی کا معاملہ اِس سے مختلف ہے۔ یہاں ہمیشہ چیز وں کے دو پہلوہوتے ہیں ۔ ایک، اسپرٹ اور دوسرے، فارم (form) ۔ اِسی بنا پرومی البی میں چیز وں کے تقسیم دوطرح سے کردی گئی ہے۔ اسپرٹ اور فارم ۔

وحی الہی کے مطابق، اسپرٹ میں وحدت مطلوب ہے۔ اِس کے برعکس، فارم کے معاطع میں تنوع (diversity) کو مطلوب کا درجہ دیا گیا ہے۔ اِس تقسیم کے مطابق، تقوی (divine consciousness) کو اسپرٹ کا درجہ دیا گیا ہے، اور عبادت، اخلاق اور معاملات کے شعبوں میں اصولی طور پر تنوع کو تسلیم کیا گیا ہے۔ اسلام ایک مبنی بروحی مذہب ہے۔ اسلام کے نقث میں اِسی اصولی کو اختیار کیا گیا ہے۔

2014 الرسالة عمبر 2014

# الاخوان المسلمون

الاخوان المسلمون کے بانی حسن البنا شھے۔انھوں نے 1928 میں اِس تحریک کو قائم کیا۔اِس مدت میں پوری عرب دنیا براہ راست طور پر اور بقید دنیا بالواسطہ طور پر الاخوان المسلمون کی حقانیت پر متحد ہوگئی۔لیکن تاریخ بتاتی ہے کہ صدر جمال عبدالناصر (وفات: 1971) کے زمانے سے لے کر جزل السیسی تک مسلم طور پر اُن کے خلاف وہ واقعہ ہور ہاہے جس کوتمام مسلم رہنما اور تمام مسلم علاء ظلم قرار دیتے ہیں۔اِس معاملے میں مجھے اپنے سواکسی اور کا استثنا (exception) معلوم نہیں۔

لیکن ظلم کا بینظریے یقینی طور پرقر آن کی تر دید ہے۔قر آن میں بار باریہ بات بتائی گئی ہے کہ اللہ اُن لوگوں کی ضرور نصرت کرتا ہے جوحق کے رائے پر چلنے والے ہوں۔ایس حالت میں سوال پنہیں ہے کہ اہلِ حق پرظلم ہور ہاہے، بلکہ اصل سوال پیرہے کہ ظلم کے باوجود اللہ کی نصرت کیوں نہیں آرہی ہے؟

مصر میں ڈاکٹر محرمری کی حکومت کوایک سال کے بعد 3 جولائی 2013 کوختم کردیا گیا۔اس کے بعد مصر سے مختلف قسم کی خبریں آتی رہیں۔ تازہ خبریہ ہے کہ مصر کی طالبات نے ایک مہم چلائی ہے جس کا نام ہے — طالبات ضد الانقلاب – اِس مہم کا عنوان یہ ہے: صلاۃ الفجر ، بدایة النصر - یعنی فجر کی نماز نفرت الہی کا آغاز ہے – (ملاحظہ ہو: تعمیر حیات ، کھنو ، 25 اپریل 2014 صفحہ: 15) بعنی فجر کی نماز نفر سالسلے میں سوال یہ ہے کہ رپورٹ کے مطابق ، الاخوان المسلمون کے تمام عورت اور مرد نماز وں کی پابندی کرتے ہیں – اِس میں بلاشبہہ فجر کی نماز بھی شامل ہے – اِس کا مطلب یہ ہے کہ یمل الاخوان المسلمون کے آغاز ہی سے اس کے اندر جاری ہے ، پھر اللہ کی نفرت کیوں نہیں آئی ؟

یہ تجربہ بتا تا ہے کہ الاخوان المسلمون کا کیس وہ نہیں ہے جس کواخوانی حضرات نے بطور خود سمجھا ہے، بلکہ اُن کا کیس وہ ہے جوا یک حدیث رسول سے معلوم ہوتا ہے۔اس کے الفاظ میہ ہیں:عن عائشة قالت دخل علي النبي صلی الله علیه و سلم فعر فت في و جهه اُن قد حضر ہ

13

اِس حدیث رسول پرغور کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ اِس میں امتِ مسلمہ کے اُس دورِز وال کا ذکر ہے جب کہ امت صراطِ مستقیم سے ہٹ چکی ہوگی ، لیکن قانونِ فطرت کے مطابق ، ان کے اندر نماز اور دعا کا کلیجر بظاہر باقی رہے گا۔ جب امت کا بیحال ہوجائے تو اُس وقت علماء کا کام یہ ہوگا کہ وہ اس کو دوبارہ صراطِ مستقیم پرلانے کی کوشش کریں۔ دعا اور عبادت کے ظاہر کی جرکی بنا پر ایسانہیں ہوسکتا کہ اُن پر اللّٰہ کی نصرت آجائے۔

اِس اصول کے مطابق ، الاخوان المسلمون کا کیس یہ ہے کہ اُن پر امر بالمعروف کے نقاضے پورے کیے جائیں ، نہ کہ دعا ونماز کے نام پرقو می کلچر کا احیا-الاخوان المسلمون کا مسلہ یہ ہے کہ ان کی اساس غلط طور پرسیاسی اسلام پررکھی گئی ہے۔ان کی تمام سرگرمیاں اِسی کا اظہار ہیں۔ یہی ان کی اصل غلطی ہے۔الاخوان المسلمون پر اللہ کی نصرت اِسی اصولی غلطی کی اصلاح پر آئے گی ، کوئی اور تدبیر اُن کونصرت اِسی کا صدرت اِسی کی اصلاح پر آئے گی ، کوئی اور تدبیر اُن کونصرت اِسی کا صدرت اِسی کا صدرت اِسی کا صدرت اِلی کا مستحق بنانے والی نہیں۔

14 الرسالي تمبر 2014

# كائنات كى توجيه

طبیعیات کے جدید مطالع سے معلوم ہوا ہے کہ تقریباً 14 بلین سال پہلے خلامیں ایک دھا کہ ہوا جس کو بگ بینگ کہا جاتا ہے۔ یہ کا ننات کا آغاز تھا۔ مطالعہ مزید بتاتا ہے کہ دھا کے کے بعد ایک سینڈ کے اندرایک اور واقعہ ہوا جس نے ذروں کونہایت تیز رفتاری کے ساتھ خلاکی وسعت میں پھیلا دیا۔اس کے بعد تدریجی طور پرموجودہ کا ننات بنی۔

یہ انو کھے واقعات کیسے پیش آئے۔ اتفاق (accident) جیسے الفاظ اس کی توجیہ تو جیہ نہیں کر سکتے۔ یہ ایک بے حد بامعنی واقعہ تھا اور صرف ایک بامعنی توجیہ (meaningful explanation) ہی اِس واقعے کی تشریح کرسکتی ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ اِس قسم کی دریافتیں انسان کومعرفتِ الٰہی کے عین دروازے تک پہنچا چکی ہیں۔اب صرف اتنا ہی باقی ہے کہ فظی طور یراس کا اعتراف کر لیا جائے۔

#### **Universe Origins: Giant Boost for Big Bang Theory**

London: An international team of astrophysicists has discovered the signal left in the sky by the super-rapid expansion of space that would have occurred fractions of a second after everything came into being following the Big Bang, Announcing their finding over a global press call, scientists from Harvard Smithsonian Centre for Astrophysics said researchers from the BICEP2 (Background Imaging of Cosmic Extragalactic Polarization) collaboration have found this first direct evidence for this cosmic inflation, a theory pioneered by Prof Alan Guth among others. Almost 14billion years ago the universe burst into existence in an extraordinary event that initiated the Big Bang, they said. It has been theorized that in the first fleeting fraction of a second the universe expanded exponentially in what is described as the first tremors of the Big Bang, stretching far beyond the view of our best telescopes. Their data also represents the first images of gravitational waves or ripples in space-time. The team analysed their

data for more than three years in an effort to rule out any errors. They also considered whether dust in our galaxy could produce the observed pattern, but the data suggest this is highly unlikely. Harvard theorist Avi Loeb said, This work offers new insights into some of our most basic questions: Why do we exist? How did the universe begin? These results are not only a smoking gun for inflation, they also tell us when inflation took place and how powerful the process was. These ground breaking results came from observations by the BICEP2 telescope of the cosmic microwave background a faint glow left over from the Big Bang.

(The Times of India, New Delhi, March 19, 2014, p. 23)

چینئی اور حیدر آباد میں گڈور ڈ (Goodword) کے بک اسٹور قائم ہو گئے ہیں ، اِن میں گڈور ڈ بکس کی تمام مطبوعات ، ماہ نامہ الرسالہ اور دعوتی لٹریچ دستیاب ہیں ۔ تفصیل درج ذیل ہے : Goodword Books, Chennai 324, Triplicane High Road, Triplicane, Chennai-600005 Tel+.9144\_4352\_4599 Mob+.91\_9790853944,9600105558

> Goodword Books, Hyderabad 2-48/182,Plot No. 182,Street No. 22 Telecom Nagar Colony, Gachi Bawli Hyderabad-500032 Mob. 9448651644 email: hyd.goodword@gmail.com

> email: chennaigoodword@gmail.com

دعوتی مقصد کے لیے بہاراور جھار کھنڈ کے قارئین، حسب ذیل ہے پر رابطہ قائم کریں:

A. H. M. Danyal (President, Centre for Peace) Mahatwana, Phulwarisharif, Patna-601505, Bihar Mob. 09308477841, 09852208744

16 الرسالة، تتمبر 2014

## كالنات كي وسعت

جب سے خلا کے دور بینی مشاہدے کا دور آیا ہے، بار بارنٹی کہکشاؤں اور نئے ستاروں کا اعتقاف ہوتا رہتا ہے۔مغربی سائنس دانوں اعتقاف ہوتا رہتا ہے۔مغربی سائنس دانوں کی ایک ٹیم جوفرانس کی رصدگاہ (Cote d'Azur Observatory) کے تحت خلائی مشاہدہ کررہی سے تھی ،اُس نے ایک ایسانیا ستارہ دریافت کیا ہے جو ہمارے سورج سے تیرہ سوگنا بڑا ہے اور زمین سے بارہ ہزارسال نور کے فاصلے پرواقع ہے۔وہ سورج سے تقریباً ایک میلین گنازیا دہ روشن ہے۔

خورد بین اور دوربین جیسے آلات کی دریافت سے پہلے انسان کو دنیا کے عجائبات کے بارے میں بہت کم معلوم تھا۔ بیسویں صدی کا زمانہ معلوماتی انفجار (knowledge explosion) کا زمانہ ہے۔ اِس دور میں کا ئنات کے بارے میں بے شارانو تھی باتیں دریافت ہوئیں جن کا سلسلہ اب تک جاری ہے۔

اب وہ وفت آگیا ہے کہ انسان خالق کی معرفت کوزیادہ بڑے پیانے پر دریافت کرے۔وہ خالق کی عظمتوں کا نیا برتر ادراک حاصل کرے۔ وہ آیات اللہ (signs of God)،آلاء اللہ (wonders of God) کے نئے پہلوؤں کو دریافت کرے۔وہ عظمتِ خداوندی کے نئے احساس کے تئے کہا گئے۔ المحدللہ رب العالمین۔

ایک حدیث میں قرآن کے بارے میں آیا ہے: لا تنقضی عجائبہ (قرآن کے عجائب بھی ختم نہ ہوں گے) ۔ یہ عجائب کتاب کے عجائب نہیں، بلکہ وہ صاحب کتاب کے عجائب ہیں۔ بعد کے زمانے کی تمام کا ئناتی دریافتیں اِسی پیشین گوئی کی تفصیل ہیں، وہ خالق کی لامحد ودعظمت کا بیان ہیں۔ اِس خلائی دریافت کا ایک اہم پہلویہ ہے کہ نیا دریافت شدہ ستارہ اور سورج دونوں ایک ہی فیملی سے تعلق رکھتے ہیں۔ نیا دریافت شدہ ستارہ جس طرح ایک ستارہ ہے، اُسی طرح سورج محلی ایک ستارہ ہے۔ البتہ نیا دریافت شدہ ستارہ سورج کے مقابلے میں تیرہ سوگنا زیادہ بڑا ہے۔

اگراییا ہوتا کہ نیا دریافت شدہ ستارہ سورج کی جگہ پر ہوتا اور سورج نئے ستارے کی جگہ پر ، تو زمین پر اتنی زیادہ گرمی ہوتی کہ زندگی کی کوئی بھی قسم یہاں موجود نہ ہوتی، نہ پانی ہوتا اور نہ نباتات حیوانات اور نہانسان ۔

ستاروں کی یہ پوزیش نہایت بامعنی ہے۔قرآن میں اِس خلائی حقیقت کو اِن الفاظ میں بیان کیا ہے: فیلا اُقسمہ بمواقع النجوم، وإنه لقسمہ لو تعلمون عظیمہ (56:75-56) یعنی پس نہیں، میں قسم کھا تا ہوں ستاروں کے مواقع کی ۔اورا گرتم جانویہ بہت بڑی قسم ہے۔ اِس آیت میں قسم کا مطلب گواہی ہے۔ اور مواقع کا مطلب وقوع (placement) ہے، یعنی وسیح خلا میں ستاروں کو نہایت درست مقام پر رکھنا ایک عظیم شہادت ہے جو خالق کی بے پناہ قدرت اور بے پناہ حکمت کو بتاتی ہے۔ وسیع خلا میں ستاروں کا وقوع اتفاقاً نہیں ہوسکتا۔ یہ بامعنی وقوع (meaningful placement) گواہی دے رہا ہے کہ اِس کا نتات کا خالت ایک عظیم ہستی وقوع (جمہ مکمن نہیں۔ اور تو جہ مکمن نہیں۔

#### Found: A yellow star that is 1,300 times bigger than Sun

The largest ever yellow star, measuring 1,300 times the size of our Sun, has been discovered nearly 12,000 light-years from Earth. The star, dubbed HR 5171A, located in the constellation Centaurus is the largest known member of the family of yellow stars to which our Sun belongs. It is also one of the 10 largest stars found so far 50 z larger than the famous red supergiant Betelgeuse and about one million times brighter than the Sun. The team led by Oliver Chesneau of the Cote dAzur Observatory in Nice, France, found that the yellow hypergiant star is much bigger, measuring 1,300 times the diameter of the Sun. (*The Times of India*, New Delhi, 14 March, 2014, p. 19)

الرسالة بتمبر 2014

# زندگی اورموت

گوپی ناتھ منڈے انڈیا کے مشہورلیڈر تھے۔ انڈیا کی نئی حکومت میں مرکزی وزیر کی حیثیت سے اُن کا تقر رہو چکا تھا۔ 4 جون 2014 کو وہ نئی دہلی میں اپناعہدہ سنجا لنے والے تھے، مگراُس سے صرف ایک دن پہلے 3 جون کوئی وہلی میں روڈ ایکسیڈنٹ کے ایک واقعے میں ان کی وفات ہوگئی۔ بوقت وفات ان کی عمر 64 سال تھی۔

بیصرف ایک شخص کا معاملہ نہیں۔ ہر آ دمی جو اِس دنیا میں پیدا ہوتا ہے،خواہ وہ کتنی ہی بڑی پوزیشن حاصل کر لے، اُس کو بہر حال اِس دنیا میں جینے کا محدود وقت ملتا ہے۔ علامتی طور پراس کو''64 سال'' کہہ سکتے ہیں۔ مگر عجیب بات ہے کہ کوئی بھی شخص شعوری طور پر اِس حقیقت کونہیں جانتا۔

گوپی ناتھ منڈے کے ساتھ جس دن مذکورہ واقعہ پیش آیا، اس وقت وہ ایک وکٹری ریلی (victory rally) میں شرکت کے لیے جارہے تھے، لیکن شرکت سے پہلے ان کی زندگی کا آخری لمحہ آگیا۔ یہی معاملہ اِس دنیا میں ہر شخص کا ہے۔ ہر آ دمی بطور خود کسی'' وکٹری ریلی'' میں شرکت کے لیے سفر کررہا ہے، لیکن اپنی مطلوب منزل پر پہنچنے سے پہلے اس کا آخری وقت آجا تا ہے۔ وہ اپنی فتح کا جشن منائے بغیراچا نک آخرت کی دنیا میں داخل ہوجا تا ہے، ایس حالت میں جب کہ اس نے آخرت کی دنیا کے لیے کوئی تیاری نہیں کی تھی۔

اعدادوشارکے مطابق، ہردن ساری دنیا میں ایک لاکھ سے زیادہ آدمی مرجاتے ہیں۔ ہرمر نے والا اپنے پیچھے ایک خاموش پیغام چھوڑ جاتا ہے۔ ہرمر نے والا اپنے بعد جینے والوں کو بیخاموش پیغام دیتا ہے — اے جینے والو، موت کی تیلی کرو۔ اے دنیا کی تعمیر کرنے والو، آخرت کی تعمیر کی کوشش کرو۔ اے دنیا میں اپنی حیثیت تلاش کرنے والو، اے بخبری میں جینے والو، اپنے آپ کو باخبر جینے والا بناؤ۔ اے دنیا میں اپنی حیثیت تلاش کرنے والو، آخرت کی جنت کے لیے اپنے آپ کو ستی بناؤ۔ یہی زندگی کی اصل حقیقت ہے۔ جولوگ اِس سے باخبر نہ ہوں، اُن کاعلم سے کوئی تعلق نہیں۔ ہوں، وہ کی اور جولوگ اِس سے باخبر نہ ہوں، اُن کاعلم سے کوئی تعلق نہیں۔

# سبق کی اہمیت

ولیم ہنری بل گیٹس (William Henry Bill Gates III, b. 1955) مشہورامر کی دولت مند ہے۔اس نے اپنی زندگی کے تجربات کی روشنی میں کہا کہ — اپنی خوشی کا جشن منا نا اچھا ہے، مگراس سے بھی زیادہ اہم بات یہ ہے کہ آپ اپنی نا کا می سے سبق سیکھیں:

It is fine to celebrate success, but it is more important to heed lessons of failure.

کامیابی کاجشن منانا صرف یائے ہوئے کو لے کراُس پرخوش ہونا ہے۔اِس کے برعکس، جب

آپ اپنی ناکامی پرغور کر کے اُس سے سبق حاصل کریں تو اِس سے آپ کو بہت سے نئے فائد ہے حاصل ہوتے ہیں۔مثلاً ذہنی ارتقا (intellectual development) مستقبل کی منصوبہ بندی کے لیے زیادہ کارگراصول کی دریافت تخلیقی فکر (creative thinking) میں اضافہ، وغیرہ – نا کا می کو عام طور پرلوگ منفی معنی میں لیتے ہیں، مگر ہر نا کا می میں ہمیشہ کوئی مثبت پہلو چھیا ہوا ہوتا ہے۔ وہ بیکہ ہرنا کا می آپ کے لیے ایک یا در ہانی (reminder) ہے۔ نا کا می کے واقعے کواگر معتدل ذہن کے ساتھ لیا جائے تو آ دمی نا کا می کا واقعہ پیش آ نے کے بعد مایوں نہیں ہوگا۔ بلکہ وہ اُس یرغور کرے گا کہاس کے منصوبے میں کہال غلطی ہوگئی۔ اِس طرح کی سوچ آ دمی کواس کی غلطی سے باخبر کرے گی - اِس طرح وہ اِس قابل ہوجائے گا کہ اپنی اگلی منصوبہ بندی زیادہ درست طور پر کر ہے اورزیادہ صحیح طریقہ اختیار کر کے ماضی کی ناکا می کومستقبل کی کامیابی میں تبدیل کردے۔ حقیقت یہ ہے کہ ہرمنفی تجربے میں ایک مثبت پہلوموجود ہوتا ہے۔ اِس مثبت پہلوکو دریافت کیجئے اور پھر آ ہے بھی مالوس کا شکار نہیں ہوں گے۔زندگی میں سب سے زیادہ اہمیت، اس بات کی ہے کہ آ دمی سبق لینا سیکھے۔آ دمی کو ذہنی طور پراتنا زیادہ تیار ہونا چاہئے کہ جب کوئی صورت حال اُس کے سامنے آئے تو وہ فوراً اُس کے اندر چھے ہوئے سبق کے پہلوکودریافت کر لے۔

2014 الرسالة عمبر 2014

## آخرت سے غفلت کیوں؟

یہ واقعہ کیسے پیش آتا ہے کہ انسان آخرت سے غافل ہوجاتا ہے۔اس کا سبب یہ ہے کہ انسان ہر لمحہ اپنے آپ کو ایک دنیا میں پاتا ہے۔ اُس کا ہر تجربہ بتاتا ہے کہ وہ آخرت کے سوا ایک اور دنیا کے اندر ہے۔ اس کے تمام تعلقات اِسی معلوم دنیا کے ساتھ ہوتے ہیں۔ صبح سے شام تک اور شام سے شک تک اس کی پوری زندگی اِسی دنیا کے اندرگزرتی ہے۔ اِس طرح وہ موجودہ دنیا کے ساتھ اتنازیا دہ انوس ہوجاتا ہے کہ وہ شعوری یا غیر شعوری طور پر سیمھ لیتا ہے کہ بظاہر جو پچھ ہے، وہی گل دنیا ہے، اِس کے آگے اور پچھ نہیں، جی کے وہ لوگ جورشی عقیدے کے طور پر آخرت کو مانتے ہیں، وہ بھی عملاً پوری طرح اِس کا مصد اق ہوتے ہیں۔

الیی حالت میں آخرت پر زندہ یقین صرف اُس شخص کو حاصل ہوسکتا ہے جواپنے اندر تجریدی فکر (detached thinking) پیدا کر ہے، لیعنی دنیا میں رہتے ہوئے دنیا سے الگ ہوکر سوچنا، جسمانی اعتبار سے بظاہر اِسی دنیا میں ہونا، لیکن سوچ کے اعتبار سے آخرت کی دنیا میں پہنچ جانا۔ یہی تجریدی فکر کا طریقہ واحد طریقہ ہے جو کسی آ دمی کو آخرت کی یا دمیں جینے والا بنا سکتا ہے۔ یہی آخرت رخی سوچ وہ چیز ہے جس سے آ دمی کے اندر حقیقی معنوں میں ربانی شخصیت کی تعمیر ہوتی ہے۔ اِس کے سواکوئی اور طریقہ ربانی شخصیت کی تعمیر ہوتی ہے۔

ربانی انسان بننے کی شرط صرف یہ ہے کہ آدمی اپنے آپ کو النفس المطبئنة، complex free soul) بنائے (89:27) – ایسے ہی انسان کواللہ کی توفیق حاصل ہوتی ہے اور یوسرف اللہ کی توفیق ہے جو کسی انسان کوربانی انسان بناتی ہے –

# عقيده آخرت كي طاقت

قدیم عراق کاسلجوتی حکمراں ملک شاہ (وفات: 1092ء) کا ایک واقعہ ہے۔ ایک دن ملک شاہ گھوڑ ہے پرسوار ہوکرایک بل سے گزرر ہاتھا۔ اس کے سامنے ایک بوڑھی عورت آکر کھڑی ہوگئی۔ اس کے لڑکے کو ملک شاہ کے کسی سپاہی نے برگار کے طور پر پکڑلیا تھا۔ بوڑھی عورت نے سلطان کو مخاطب کرتے ہوئے اس سے فریاد کی اور کہا کہ تمھارا ایک سپاہی میر بےلڑکے کو بلاوجہ پکڑلے گیا ہے، سلطان نے کہا کہ تم در بار میں استغاثہ پیش کرو۔ بوڑھی عورت نے کہا کہ ملک شاہ! میرا فیصلہ تم کو اِسی وقت اور اِسی بل پر کرنا ہوگا، یا پھر کل اُس بل (بل صراط) پر فیصلہ ہوگا۔ بوڑھی عورت کی ہے بات من کر سلطان کے رو نگلے کھڑے ہوگئے اور اس نے اُسی وقت اس کی فریا درسی کی۔ (مجلہ الشارق، سلطان کے رو نگلے کھڑے ہوگئے اور اس نے اُسی وقت اس کی فریا درسی کی۔ (مجلہ الشارق، ایر بل 2014)

آخرت کا عقیدہ بلاشہہ تمام دوسرے عقائد سے زیادہ بڑا انقلائی عقیدہ ہے۔ جس آدمی کو آخرت کی دریافت ہوجائے، وہ اِس عقیدے کی دریافت کے بعد ویسانہیں رہے گا جیسا کہ وہ اِس عقیدے کی دریافت کے بعد ویسانہیں رہے گا جیسا کہ وہ اِس عقیدے کی دریافت کے دریافت کے لیے ایک بھونچال بن جائے گا۔ اس عقیدے کی دریافت سے پہلے تھا۔ آخرت کی دریافت کا واقعہ اس کے لیے ایک بھونچال بن جائے گا، اس کا مزاج بدل جائے گا، اس کا مزاج بدل جائے گا، اس کے بولنے کا انداز بدل جائے گا، لوگوں کے ساتھ اس کا سلوک بدل جائے گا، غرض، زندگی کے ہرپہلو کے اعتبار سے وہ ایک نیاانسان بن جائے گا۔

اِس معاملے کا دوسرا پہلویہ ہے کہ اگر ایک ایسا معاشرہ تیار کیا جائے ،جس کے افراد آخرت کے عقیدے پر زندہ یقین رکھتے ہوں ، تو ایسے معاشرے کے ہر فرد کے پاس ایک ایس طاقت ہوگی جو بظاہر دکھائی نہیں دے گی ، لیکن اپنے نتیج کے اعتبار سے وہ ایک نا قابلِ تسخیر طاقت ہوگا۔ ایسے معاشرے میں کسی آ دمی کو آخرت کی عدالت کی یا دولانا اُس کے لیے گن اور بم سے زیادہ موثر ہوگا۔ آخرت کا عقیدہ ایک کمزور آ دمی کو بھی سب سے بڑی طاقت کا مالک بنادیتا ہے۔

2014 الرسالة عمبر 2014

# علم ومعرفت كاحريص

ایک روایت کے مطابق، پینمبراسلام صلی الله علیه وسلم نے فرمایا: منهو مان لایشبعان: منهو م فی العلم لایشبع منه، منهوم فی الدنیا لایشبع منها (المستدرك للحاكم، رقم الحدیث: 312) یعنی دونشم کے حریص ہیں جو بھی آسودہ نہیں ہوتے — ایک علم کا حریص جو بھی اُس سے آسودہ نہیں ہوتا۔ ہوتا، اور دوسرادنیا کا حریص جو بھی اس سے آسودہ نہیں ہوتا۔

دمنہوم' کا مطلب حریص (greedy) ہے، اورعلم سے مرادعلم معرفت ہے۔ اِس حدیث رسول کا مطلب بیہ ہوتا، خواہ وہ کتنا ہی رسول کا مطلب بیہ ہے کہ جس طرح طالب دنیا بھی دنیا کے معاملے میں آسودہ نہیں ہوتا، خواہ وہ کتنا ہی زیادہ اس کو حاصل کر لے۔ بہی معاملہ طالب علم ومعرفت کا ہے جوآ دمی حقیقی معنوں میں علم ومعرفت کا طالب ہو، وہ بھی اُس سے آسودہ نہیں ہوگا، خواہ وہ کتنا ہی زیادہ اس کو حاصل کر لے۔

تا ہم دونوں قسم کی طلب میں ایک فرق ہے۔ طالب دنیا خواہ کتنا ہی زیادہ دنیا کی چیزیں اکھٹا کرلے، اس کو بھی ذہنی سکون (peace of mind) حاصل نہیں ہوسکتا۔ کیوں کہ انسان کے اندر فطری طور پر جوطلب رکھی گئی ہے، وہ معرفتِ خداوندی کی طلب ہے۔ جوآ دمی اپنی اِس طلب کو حصولِ دنیا میں لگا تاہے، وہ اپنی فطری طلب کا غلط استعال کرتا ہے۔ اِس کے برعکس، جوآ دمی اپنی فطری طلب کو حصولِ علم ومعرفت میں لگائے، وہ اپنی فطری طلب کا صحیح استعال کرتا ہے۔ اِس لیے طلب کو حصولِ علم ومعرفت میں لگائے، وہ اپنی فطری طلب کا صحیح استعال کرتا ہے۔ اِس لیے عدم قناعت (discontent) کے باوجود اس کو ہمیشہ ایک اعلی قسم کا ذہنی اور روحانی سکون معرف ناصور (intellectual satisfaction)

بہاعتبارِ فطرت جو چیز انسان کا مطلوب نہ ہو، وہ خواہ کم ملے یا زیادہ، ہر حال میں انسان کی فطرت اس سے غیر مطمئن رہے گی۔ اِس کے برعکس، جو چیز انسان کی فطری طلب ہو، وہ انسان کو کم ملے تب بھی وہ اس کے لیے اطمینان کا ذریعہ بنے گی اور اگر زیادہ ملے تب بھی وہ اس کے لیے اطمینان کا ذریعہ بنا ہے۔ وہ ایریل 2014)

#### منصوبة خداوندي

خلیفۃ ثانی عمر بین الخطاب نے 15 جمری (636ء) میں مدینہ سے فلسطین کا سفر کیا تھا۔ اِس سفر کے بارے میں ایک روایت ہے جس کومور خ الطبر کی نے اِن الفاظ میں نقل کیا ہے: لما استمد اُھل الشام عمر علی اُھل فلسطین، استخلف علیا، و خرج ممدا لھم، فقال علی: اُین تخرج بنفسك! اِنك ترید عدوا کلبا، فقال: اِني اُبادر بجهاد العدو موت العباس، اِنكم لو قد فقدتم العباس لانتقض بكم الشر كماینتقض اُول الحبل (تاریخ الاَّمم والملوك للطبري: فقدتم العباس لانتقض بكم الشر كماینتقض اُول الحبل (تاریخ الاَّمم والملوك للطبري: کلاف عدی بن جہل سے روایت ہے۔ وہ کہتے ہیں کہ جب اہل شام نے فلسطین والوں کے خلاف عمر سے مدوطلب کی تو آپ نے (مدینہ میں) علی کو اپنا جانشین بنا یا اور ان کی مدو کے لیے روا نہ ہوئے علی نے کہا: آپ خود کہاں جارہے ہیں، آپ ایک سخت دشمن کا قصد کرر ہے ہیں۔ عمر نے کہا کہ میں عباس کی موت سے پہلے جلد دشمن سے جہاد کرنا چا ہتا ہوں، کیوں کہا گرتم نے عباس کو کھود یا تو شر میں عباس کی موت سے پہلے جلد دشمن سے جہاد کرنا چا ہتا ہوں، کیوں کہا گرتم نے عباس کو کھود یا تو شر میں عباس کی موت سے پہلے جلد دشمن سے جہاد کرنا چا ہتا ہوں، کیوں کہا گرتم نے عباس کو کھود یا تو شر میں عباس کی موت سے پہلے جلد دشمن سے جہاد کرنا چا ہتا ہوں، کیوں کہا گرتم نے عباس کو کھود یا تو شر میں عباس کی موت سے پہلے جلد دشمن سے جہاد کرنا چا ہتا ہوں، کیوں کہا گرتم نے عباس کو کھود یا تو شر

اِس روایت کے بارے میں بیسوال پیدا ہوتا ہے کہ حضرت عمر نے اِس معاملے میں حضرت عباس بن عبد المطلب کا حوالہ کیوں دیا -غور کرنے سے مجھ میں آتا ہے کہ بیہ حضرت عمر فاروق کی ایک اجتہا دی رائے تھی - ان کی زندگی کے مختلف واقعات سے معلوم ہوتا ہے کہ وہ اہل بیت کا اہل بیت رسول کوخصوصی اہمیت دیتے تھے - مثلاً انھوں نے اپنے دورِ خلافت میں اہل بیت کا وظیفہ دوسروں سے زیادہ مقرر کیا - قحط کے زمانے میں انھوں نے حضرت عباس کا واسطہ دے کر اللہ تعالی سے بارش کی دعا کی ، وغیرہ -

حضرت عمر فاروق کی بیرائے بلاشبدان کی ذاتی رائے تھی۔ مزید بید کہ بیخاتم النبیین کے بارے میں منصوبہ البی کا کم تراندازہ(under estimation) کے ہم معنی تھا۔ قرآن سے ثابت ہوتا ہے کہ پیغیبراسلام صلی اللہ علیہ وسلم کے مشن کی تھیل کا تعلق برا وراست منصوبۂ البی سے تھا، نہ کہ

2014 الرساله بتمبر

اہلِ بیت سے ۔ چنانچ قرآن میں اِس سلسلے میں مختلف آیتیں آئی ہیں، اِس سلسلے میں ایک آیت کے الفاظ ہیں: والله متحد نور لاولو کر لاال کافرون (61:8) -

حضرت عباس بن عبد المطلب رسول الله صلى الله عليه وسلم کے چچا ہے۔ ان کی وفات عبری (653ء) میں ہوئی۔ تاریخ بتاتی ہے کہ اس کے بعد اعداء اسلام کی طرف سے مسلس مخالفانہ واقعات پیش آتے رہے جن کا سلسلہ اب تک جاری ہے۔ لیکن اِن مخالفانہ سرگرمیوں کے باوجود اسلام اپنی اصل حالت پر قائم ہے۔ اس کا سبب یہ ہے کہ اللہ تعالی نے خود اسلام کی خفا ظت کا ذیمہ لیا ہے۔

اہلِ بیت کا احترام اپنی جگہ مسلّم ہے، لیکن تاریخ میں اللہ کی منصوبہ بندی ہرگز کسی شخص یا خاندان کی بنیاد پر ہوتی ہے۔خاتم النبیین کے ظہور کے خاندان کی بنیاد پر ہوتی ہے۔خاتم النبیین کے ظہور کے بعد اللہ تعالی کو بیہ مطلوب تھا کہ خدا کا دین ابدی طور پر قائم ہوجائے۔ قرآن وسنت کا متن محفوظ ہوجائے۔ دین کا ایک مستند ماڈل وجود میں آجائے۔ قیامت تک پیدا ہونے والے انسانوں کے لیے بیمکن ہوجائے کہ جوشخص ہدایت الہی کوجانا چاہے، وہ بلااشتباہ اُس کوجان سکے۔

بیتاری خی بارے میں اللہ کا منصوبہ تھا۔ اِس منصوبہ کواس طرح کلمل ہونا تھا کہ انسان کی آزادی برقراررہے اور دین کی حفاظت کا مقصد بھی پوری طرح حاصل ہوجائے۔ دوسرے الفاظ میں بیر کہ اعدا (مخالفین) کی سرگرمیوں کو آزادانہ طور پر باقی رکھتے ہوئے دین کے بارے میں اللہ کے منصوبہ کو تکمیل تک پہنچانا۔ یہ واقعہ منصوبہ خداوندی کے مطابق ، پوری طرح انجام یا یا۔

یہ خدا کے منصوبے کا کم تر اندازہ ہوگا کہ اس کی پیمیل کے لیے کسی فردیا خاندان کی موجود گی کو ضروری سمجھا جائے ۔ فردیا خاندان کے لیے اللہ کا قانون الگ ہے اور اپنے منصوبے کی پیمیل کے لیے اللہ کا قانون الگ ۔ دونوں کو ایک دوسرے سے ملا کر نہیں دیکھا جا سکتا۔ (26 مارچ 2014)

25

# جانجنے کامعیار

ایک تعلیم یافتہ مسلمان سے گفتگو ہوئی۔ گفتگو کا موضوع مصر کی سیاسی صورتِ حال تھی۔ مصر میں الیکشن ہوااس کے بعد وہاں الاخوان المسلمون کے لیڈر ڈاکٹر محر مرسی مصر کے منتخب صدر بن گئے۔ مگر ایک سال کے بعد مصر کی فوج اور ایک سال کے بعد مصر کی فوج اور الیک سال کے بعد مصر کی فوج اور الاخوان المسلمون کے درمیان متشددانہ گراؤ جاری ہے۔ اِس ٹکراؤ میں صرف جان و مال کا نقصان ہور ہا ہے۔ اس کا کوئی مثبت نتیجہ اب تک سامنے نہ آسکا۔ اِس موضوع پر اظہارِ خیال کرتے ہوئے مذکورہ مسلمان نے کہا کہ الاخوان المسلمون دہشت گر تنظیم نہیں ہے:

Muslim Brotherhood is not a terrorist organization

میں نے کہا کہ آپ کا بیتہرہ درست نہیں۔ آپ کے بیان کے مطابق ، الاخوان المسلمون کا کیس اسلام کا کیس ہے۔ وہ مصر میں اسلام لا نا چاہتے ہیں اور شمن طاقتیں ان کے منصوبے کو ناکا م بنانے کے لیے اٹھ کھڑی ہوئی ہیں۔ میں نے کہا کہ قرآن میں واضح طور پر بتایا گیا ہے کہ اللہ ہمیشہ اہلِ ایمان کے ساتھ ہوتا ہے۔ پھرا گرالاخوان المسلمون کا کیس اسلام کا کیس ہے تو اللہ کی مددان کے لیے کیوں نہیں آتی ۔ ایس حالت میں زیادہ صحیح بات سے ہے کہ یہ کہا جائے کہ اللہ نے الاخوان المسلمون کے دشمن کے مقابلے میں ان کی حمایت نہیں کی:

God is not at the side of Muslim Brotherhood.

اللہ نے اِس دنیا کو پیدا کیا ہے، وہی اِس دنیا کو چلار ہا ہے۔ اِس دنیا کا چلانے والا کوئی انسان نہیں ہے، بلکہ اللہ رب العالمین براہ راست طور پر اِس دنیا کی تنظیم کرر ہا ہے، اِس لیے دنیا میں پیش آنے والے واقعات کی توجیہہ کے لیے آدمی کو بیہ کرنا چاہیے کہ وہ دنیا کے بارے میں قانونِ خداوندی کو دریافت کرے اور اس کی روشنی میں دنیا میں ہونے والے واقعات کی توجیہہ کرے۔ اِس کے سوا کوئی اور طریقہ انسان کو درست رائے تک نہیں پہنچا سکتا۔ دوسرا طریقہ اندھیرے میں جنگنے کا راستہ ہے، نہ کہ روشنی میں سفر کرنے کا راستہ۔

2014 الرسالة عبر 2014

# خيرامت يازوال يافتةامت

حدیث میں امتِ مسلمہ کے بارے میں آیا ہے کہ: لتتبعن سنن من کان قبلکم (صحیح مسلم، رقم الحدیث: 2669) - اِس حدیث کالفظی ترجمہ یہ ہے کہ تم پچھلی امتوں کے راستے پر چلو گے - اِس حدیث میں دراصل قانونِ زوال کو بتایا گیا ہے - اِس کا مطلب یہ ہے کہ امتِ مسلمہ اپنے بعد کے زمانے میں اُسی طرح زوال کا شکار ہو گی جس طرح دوسری امتیں زوال کا شکار ہو چکی ہیں ۔ زوال کا قانون اتنازیادہ عام ہے کہ اس میں کسی امت کا کوئی استثنانہیں ۔

قرآن کی اِن آیات میں بتایا گیاہے کہ امتوں میں 'طولِ اَمد' کے بعد قساوت پیدا ہو جاتی ہے، یعنی امت کی بعد کی نسلوں میں دینی زوال آ جا تا ہے۔ زوال کا مطلب ہے ظاہری ڈھانچے کا باقی رہنا اور داخلی اسپرٹ کاختم ہوجانا۔ مذکورہ آیت میں اِسی حالتِ زوال کوفسق سے تعبیر کیا گیاہے۔

'فسق' کے مادّے سے مختلف الفاظ بنے ہیں - اُن میں سے ایک فویسقة ہے جو فاسقة

کی تصغیر ہے۔ چو ہیا کو فویسقة اِس لیے کہاجا تا ہے کہ وہ اپنے آپ کو بل میں چھپائے رہتی ہے۔
اِس سے فاسق آ دمی کا کر دار معلوم ہوتا ہے۔ فسق دراصل عملی کفر کا نام ہے۔ فسق اور کفر میں بی فرق ہے کہ فسق کے کیس میں آ دمی زبان سے انکار نہیں کرتا، مگر اپنے عمل سے وہ انکار کی روش پر قائم رہتا ہے۔ اِس کے برعکس، کفر کے کیس میں آ دمی زبان سے بھی انکار کرتا ہے اور عمل کے اعتبار سے بھی وہ انکار کی روش پر قائم ہوتا ہے۔

فس کالفظ درست طور پرامت کی حالتِ زوال کو بتا تا ہے۔ کسی امت پر جب زوال آتا ہے تو ایسانہیں ہوتا کہ وہ کھلے طور پراہت کی حالتِ دین کا انکار کرنے گئے۔ یہود پر جب زوال آیا تو انھوں نے کبھی اس قسم کا انکار نہیں کیا ،اور نہ امتِ مسلمہ بھی اِس طرح انکار کرے گی -عملاً جو ہوتا ہے ، وہ یہ کہ امت کے لوگ خود ساختہ طور پر دین کا ایسا ماڈل بنالیتے ہیں جو اُن کی زوال یا فتہ حالت پر پوری طرح منطبق ہوتا ہو، جس میں اُن کو این زوال یا فتہ حالت عین دین حالت دکھائی دے۔

اِس خودساختہ ماڈل کی صورت ہیہ ہوتی ہے کہ بنی براسپرٹ دین کو بنی برفارم دین کی صورت میں اس خودساختہ ماڈل کی صورت ہیں ہیں دھال کے میں بیان کیا جاتا ہے۔ تو می سرگرمیوں کودینی اصطلاح میں بیان کیا جاتا ہے۔ لوگ عملاً اپنی خواہش پر چلئے گئے ہیں، کیکن دین کے نام پر پچھرتمی چیزوں کی دھوم مچا کروہ یہ ظاہر کرتے ہیں کہ وہ اپنے دین پر عمل کررہے ہیں۔ ان کی زندگی پوری طرح دنیا دارانہ ہوتی ہے، کیکن دین کے نام پر پچھ ظاہری کام کرکے وہ مطمئن ہوجاتے ہیں کہ وہ ابھی پوری طرح دین پر قائم ہیں، وغیرہ۔

فسق کوایک لفظ میں، غیر اسلامی کواسلامی بنانا (Islamization of non-Islam)

ہماجا سکتا ہے۔ اِس فاسقا نہ روش کی آخری صورت یہ ہے کہ لوگوں کے اندر سرکشی کا مزاج آجا تا ہے۔
دین کے خود ساخت ماڈل کواختیار کر کے وہ شعوری یا غیر شعوری طور پر سمجھ لیتے ہیں کہ ہم اصلِ دین پر
قائم ہیں۔ یہ فرضی یقین (false conviction) اُن کو ہر برائی کے لیے سرکش بنا دیتا ہے۔ یہ وہ حالت ہے جوالیہ لوگوں کو آمادہ کرتی ہے کہ وہ جس کواپنا مخالف سمجھیں، اُس کو جڑ سے اکھاڑنے کے لیے ہر غلط کا رروائی کواپنے لیے جائز مھم الیس۔

2014 الرساله بتمبر

مذکورہ قرآنی آیوں میں سے دوسری آیت بیر بتاتی ہے کہ جب امت کا بیحال ہوجائے تواس وقت ایک مصلح کو وہی کرنا چاہیے جو ایک کسان کسی مردہ زمین کو دوبارہ زندہ کرنے کے لیے اختیار کرتا ہے، یعنی پہلے زمین کو دوبارہ زندہ کرنے کے لیے اختیار کرتا ہے، یعنی پہلے زمین کو تیار کرنا اور اس کے بعداس میں فصل اگا نا ۔ اِسی طرح امت کے زوال کے بعدایک مصلح کو بیرکنا ہے کہ وہ امت کے اندر دوبارہ معرفتِ دین پیدا کرے، وہ امت کے افراد میں دوبارہ ذہنی بیداری لائے، امت کے افراد جو پیدائش دین پر کھڑے ہوئے ہیں، ان کے لیے دین کو اُن کی از سرِ نو دریافت افراد جو پیدائش دین پر کھڑے ہوئے ہیں، ان کے لیے دین کو اُن کی از سرِ نو دریافت (rediscovery) بنادے، وغیرہ۔

موجودہ زمانے کے مسلمان مکمل طور پر اِس زوال کی حالت پر پہنچ چکے ہیں۔ان کے اندر بظاہر کچھ دین شکلیں دکھائی دیتی ہیں،لیکن ان کے افرادروح وین سے خالی ہیں۔ یہی وہ مسلمان ہیں جن کے بارے میں حدیث میں آیا ہے کہ اُن کی مسجدیں بھر ہوئی ہوں گی،لیکن وہ ہدایت کے اعتبار سے خالی ہوں گی (مساجد هم عامرة، و هي خراب من الهدی) جامع الا حادیث للسیو طی، خالی ہوں گی (مساجد هم عامرة، و هي خراب من الهدی) جامع الا حادیث للسیو طی، ان کے اندر ایک بھی خاشع شخص موجود نہیں ہوگا (حتی لا تری فیھا خاشعا) کنز العمال، ان کے اندر ایک بھی خاشع شخص موجود نہیں ہوگا (حتی لا تری فیھا خاشعا) کنز العمال، حدورمیان مورون مسلمان ایک وخیر امت فرض کر کے نہیں ہوسکتا۔ ان کے درمیان مورث اصلاحی کام کا آغاز اُن کوخیر امت فرض کر کے نہیں ہوسکتا۔ ان کے درمیان مورث اصلاحی کام صرف اس طرح ہوسکتا ہے کہ پہلے ان کوز وال یا فتہ امت تسلیم کیا جائے اور کے جرمیان کی اصلاح کی منصوبہ بندی کی جائے، یعنی تجویز سے پہلے تشخیص۔

#### قرآنی سورتوں کی ترتیب

قرآن کی سورتوں کی موجودہ ترتیب کا نہایت گہراتعلق امت کی اصلاح کے مسئلے سے ہے۔جیسا کہ معلوم ہے، قرآن کی سورتوں کی موجودہ ترتیب اُن کے نزول کی ترتیب کے مطابق نہیں ہے، بلکہ وہ اس سے مختلف ہے۔ عمومی طور پریہ کہا جاسکتا ہے کہ ملہ میں قرآن کی جوسورتیں نازل ہوئیں، اُن کو ترتیب میں

مصحف کے آخر میں رکھ دیا گیا،اور جوسور تیں بعد کومدینہ میں اتریں،ان کوتر تیب میں مصحف کے ابتدائی جھے میں رکھ دیا گیا۔ترتیب میں میتبدیلی اتفاقی نہیں ہے، بلکہ اس کو بالقصد طور پر اختیار کیا گیاہے۔

اصل بیہ ہے کہ کی دور میں جب قرآن اتر ناشروع ہوا اُس وقت امتِ مسلمہ بحیثیت ''امت'' موجود نہ تھی ۔ اُس وقت امدِ میں اور اطراف مکہ میں دعوت کا کام کیا گیا۔ اِس کے نتیج میں لوگ اسلام میں داخل ہونے لگے، یہاں تک کہوہ گروہ تیار ہوا جس کو امتِ مسلمہ کہا جاتا ہے۔ گویا کہ کی دور میں اسلام کا سفرغیر اسلام سے اسلام کی طرف یا غیر امتِ مسلمہ سے امتِ مسلمہ کی طرف ہوا۔

لیکن مدنی دور میں یہ ہوا کہ عملاً وہ گروہ وجود میں آگیا جس کوامتِ مسلمہ کہاجاتا ہے۔ جب امتِ مسلمہ کہاجاتا ہے۔ جب امتِ مسلمہ کے نام سے ایک امت وجود میں آگئ تواب تاریخ کے سفر کی نوعیت بدل گئ ۔ پہلے یہ ہواتھا کہ تاریخ کا سفر امتِ غیر مسلمہ سے امتِ مسلمہ کی طرف ہواتھا، لیکن امت بننے کے بعد ایک نیا تاریخی عمل (process) شروع ہوگیا، اور وہ تھا ۔ عروج سے زوال کی طرف یا تشکیلِ امت سے امت کے تنزل (degeneration) کی طرف۔

کمی دور میں اسلام کی دعوت کا طریقِ کاریتھا کہ اسلام کے نہ ماننے والوں کو اسلام کی اہمیت بتا کر انھیں اسلام کی طرف راغب کیا جائے ۔ لیکن مدنی دور کے بعد بیہونے والاتھا کہ صرف تین نسل (قرونِ ثلاثہ) کے بعد امت میں زوال کا دور آ جائے ۔ قانونِ فطرت کے مطابق، یہ تبدیلی لازم تھی ۔ اِس کے لیے ضرورت تھی کہ امت کے مصلحین کو بیہ بتایا جائے کہ امت کے زوال (regeneration) کے بعد امت کے احیاءِنو (regeneration) کا طریق کا رکیا ہوگا۔

یمی وہ حکمت ہے جس کی بنا پر قرآن کی سورتوں کی وہ ترتیب اختیار کی گئی جس کو توقیقی ترتیب اختیار کی گئی جس کو توقیق ترتیب کہا جاتا ہے۔ بیرترتیب اتفاقی نہیں، بلکہ وہ خود فرشتۂ وحی (جبرئیل) کی ہدایت کے مطابق کی گئی۔ اِس حکمتِ ترتیب میں بیہ ہوا کہ عمومی طور پر مدنی سورتوں کو مصحف میں پہلے رکھ دیا گیا اور کی سورتوں کومو خرکر دیا گیا۔ اِس ترتیب کی حکمت بالکل واضح ہے۔ پیغیبراسلام صلی اللہ علیہ وسلم جب مکہ میں سے تو وہاں صرف مشرک قبیلے آباد تھے، لیکن جب آپ نبوت کے 13 سال کے بعد ہجرت

2014 الرساله بتمبر

کرکے مدینہ گئے تو یہاں کی صورتِ حال مختلف تھی ۔ مدینہ کی آبادی کا تناسب اِس طرح تھا کہ دوعرب قبیلے تھے: اوس اورخزرج،اورتین یہودی قبیلے تھے: بنونضیر، بنوقضاعہ، بنوقیئقاع۔

اِس کا نتیجہ بیہ ہوا کہ بینیمبراسلام صلی اللہ علیہ وسلم کے خاطبین میں ایک نیا مخاطب گروہ (یہود) وجود میں آگیا۔ اب ایسا ہوا کہ مسلسل طور پر یہود سے انٹرایشن ہونے لگا۔ یہود کے سامنے آپ دینِ اسلام پیش کرنے گئے۔ یہود کے سوالات کا جواب دیا جانے لگا۔ یہود، جن کی حیثیت امتِ موسی کی تھی ، اُن کے احوال برابر قرآن میں زیر بحث آنے گئے۔ اِسی کا نتیجہ ہے کہ مدنی سور توں کا بڑا حصہ یہود ونصاری کے تذکر سے پر مشتمل ہے۔

یہ یہود ونصاری کون تھے۔وہ دراصل دورِقدیم کی زوال یافتہ امت تھے۔یہود ونصاری کے حال میں امتِ مسلمہ کامستقبل دکھائی دیتا تھا۔ اِسی لیے قرآن کی مصحفی ترتیب میں مدنی سورتوں کو پہلے کردیا گیا، کیوں کہ اضیں زوال یافتہ حالات کی روشنی میں وہ لائحہ مل تیار ہونا تھا جوامتِ مسلمہ کی بعد کی نسلوں کی اصلاح کے لیے درکارتھا۔

اِس کا مطلب بیتھا کہ بعد کی مسلم نسلوں کو خیرامت فرض کر کے کام کا آغاز نہیں کرنا ہے، بلکہ
اِس واقعے کو تسلیم کر کے اس کے اندراصلاح کا کام کرنا ہے کہ بیامت زوال کے اُس مرحلے میں پہنچ چکی ہے جہاں یہودونصاری پہنچے تھے۔ اِس بنا پراُن کی اصلاح کے لیے وہی اسلوب اختیار کرنا ہے جو قر آن کی سورہ الحدید کی مذکورہ آیت میں بتایا گیا ہے، یعنی پہلے امت میں ذہنی بیداری لا نااوراس کے بعداس کی عملی اصلاح کرنا۔

مجو پال میں ماہ نامہ الرسالہ اور مطبوعات الرسالہ حاصل کرنے کے لیے رابطہ قائم کریں:

Mr. Bilaluddin

Al-Quran Mission

48, Aamwali Masjid, Jahangirabad, Bhopal (M.P.) Mob. 09755300295, 07556542231

الرساله، تمبر 2014

# ذاتى عقل علمى عقل

2 مارچ 2009 کونئی دہلی کے انٹرنیشنل سنٹر (لودھی روڈ) میں ایک سیمنار ہوا۔ اِس سیمنار میں (freedom of جدید تعلیم یافتہ افراد شریک ہوئے۔ اس کا موضوع آزادی اظہار رائے expression) تھا۔ اِس موضوع کے تحت ، اِس سیمنا رمیں حسب ذیل سوال پر مذاکرہ ہوا:

Is Quran subject to Rational Scrutiny?

سیمنار کی دعوت پر راقم الحروف نے بھی اس میں شرکت کی ۔ میں نے دیکھا کہ کانفرنس کے متمام شرکاء پر جوش طور پر اِس نظر ہے کی وکالت کررہے ہیں کہ قرآن کوئی منز وعن الخطاء کتاب (infallible book) نہیں ہے۔ ہم کو بید قل ہونا چاہئے کہ ہم اپنی عقل کو استعال کرتے ہوئے قرآن پر فکری تقید کر سکیں ۔

اِس مذاکرہ اور اِس قسم کے دوسرے مذاکروں میں شرکت کے بعد میرااحساس بیہ ہے کہ لوگ عقل (reason) کا لفظ تو بہت ہو لتے ہیں،لیکن لوگوں کوشاید بینہیں معلوم کے عقل کے حدود کیا ہیں اور عقل کے استعال کی دوصور تیں ہیں۔ایک ہیں اور عقل کے استعال کی دوصور تیں ہیں۔ایک ہیں اور عقل کے استعال کی دوصور تیں ہیں۔ایک ہے، ذاتی عقل (personal reason) کے تحت بولنا۔اور دوسراہے، ملمی طور پر ثابت شدہ خقائق کی روشنی میں عقل کا استعال کرنا۔ علمی اعتبار سے ذاتی عقل کی کوئی اہمیت نہیں، عقل کا صرف وہی استعال درست ہے جو ثابت شدہ خقائق کی بنیاد پر کیا گیا ہو:

One's reason is only the capacity to understand. Reason itself is not an authority. The scientific method in this regard is that if one has some idea, one has to examine it on the basis of scientifically established facts. Only after this, one's idea will be regarded as correct. Otherwise, it is simply personal reason or pure reason. In this sense, reason is of two kinds:

- 1. Reason verified by scientific facts.
- 2. Reason unsupported by such verification.

الرساله ، تتمبر 2014

مذکورہ سیمنار میں، میں نے بیہ بات کہی تو وہاں کوئی شخص اس کورد نہ کرسکا۔ تا ہم ایک صاحب نے کہا کہا گرکوئی شخص اپنی ذاتی عقل سے کوئی رائے بنائے تواس کی قدر وقیت کیا ہے۔

What, if any, is the validity of reason unsupported by scientific verification?

میں نے کہا کہ محض ذاتی عقل کی بنیاد پر جورائے قائم کی جائے، وہ دوسروں کے لئے نا قابلِ قبول ہو گئے۔ اس خص کی ذاتی رائے دوسروں کے لئے اس وفت قابلِ قبول ہو سکتی ہے جب کہوہ ثابت کرے کہاس کی رائے مسلّمہ علمی بنیاد پر قائم ہے:

Personal reason unsupported by scientific data is invalid. If one wishes to follow his personal reason, he may do so. But he certainly should not expect that others will subscribe to such kind of thought. If you want to convince others you will have to substantiate your personal views on the basis of scientifically established data.

#### قرآن کی صدافت

(rational scrutiny) میرے تجربے کے مطابق، قرآن کے ذیل میں ریشنل اسکروٹنی (rational scrutiny) کا لفظ ایک غیر متعلق (irrelevant) لفظ ہے۔قرآن کے ذیل میں زیادہ صحیح بات یہ ہے کہ اس کے لیے ریشنل اسٹڈی (rational study) کا لفظ استعال کیا جائے۔قرآن نے اِس معاملے میں مطابعے کا جواصول مقرر کیا ہے،وہ بلاشبہہ ایک علمی اصول ہے۔

اِس سلط میں قرآن کی ایک آیت یہ ہے: لو کان من عند غیر الله لوجدوا فیه اختلافاً کثیرا (4:82) یعنی اگریر (قرآن) الله کے سواکس اور کی طرف سے ہوتا تو وہ اس کے اندر بڑا اختلاف یاتے۔

اِس آیت کے مطابق، قرآن کی صدافت (veracity) کو جاننے کا معیاریہ ہے کہ قرآن کے بیانات کوعلمی مسلّمات (scientific facts)سے تقابل کر کے دیکھا جائے ۔اگر دونوں میں کوئی

33

کراؤنہ ہوتو وہ اِس بات کا ثبوت ہوگا کہ قر آن ایک ایسی کتاب ہے جس کی صداقت عقلی معیار پر ثابت ہورہی ہے۔ یہی قرآن کے عقلی مطالعے کا واحد طریقہ ہے۔

قرآن کے بیان کا ایک حصہ وہ ہے جس میں زمین وآسان، یعنی فزیکل ورلڈ physical)

(world) کے بارے میں کچھ بیانات دئے گئے۔ یہ موضوع، قرآن اور سائنس کے درمیان مشترک سے –قرآن پر عقلی غور وفکر کا سیچے طریقہ ہیہ ہے کہ یہ دیکھا جائے کہ مشترک موضوعات میں قرآن نے جو حوالے دئے ہیں، وہ سائنس کے مسلمات سے مطابقت رکھتے ہیں یا اُس سے مگرار ہے ہیں۔ راقم الحروف نے اِس حیثیرار ہے ہیں۔ میں نے اپنی دوسری کتابوں (مذہب اور جدید چینئے، الحروف نے اِس حیثیت سے فصیلی مطالعہ کیا ہے۔ میں نے اپنی دوسری کتابوں (مذہب اور جدید چینئے، عقلیات اسلام، وغیرہ) میں مثالوں کے ذریعہ یہ واضح کیا ہے کہ اِن مشترک موضوعات میں قرآن کے بیان اور سائنس کے بیان میں کوئی مگرا ونہیں۔

یہ واقعہ قرآن کی صدافت (veracity) کا ایک عقلی ثبوت ہے۔ مشترک موضوعات میں قرآن کے بیان کے درست ہونے سے ہم کو بیقرینہ (probability) ملتا ہے کہ ہم یہ قیاس کرسکیس کہ غیر مشترک موضوعات میں بھی قرآن کے بیانات درست ہیں ۔ اِس طریقِ استدلال کوسائنس میں محقول (valid) قرار دیا گیا ہے اور اِس کو استدلال بذریعہ اختال و valid) قرار دیا گیا ہے اور اِس کو استدلال بذریعہ اختال probability) کہا جا تا ہے، یعنی معلوم دنیا کے بارے میں قرآن کے بیانات اختالی طور پر ہونے سے یہ قرینہ ملتا ہے کہ غیر معلوم دنیا کے بارے میں بھی قرآن کے بیانات اختالی طور پر (probably) درست ہیں۔ اِس اصولِ استدلال کے بارے میں مزید معلومات کے لیے حسب ذیل کتا ہیں ملاحظ فرما نمیں۔

Science and the Unseen World by Arthur Eddington Human Knowledge by Bertrand Russell

علم کی دوشمیں

عقل کا استعال کسی خلامین نہیں ہوتا ، بلکہ وہ موجودہ دنیامیں ہوتا ہے جس دنیا کے اندرہم زندگی

2014 الرسالة عمبر 2014

گزارتے ہیں، مطالع سے معلوم ہوتا ہے کہ اِس دنیا کی تمام چیزیں ایک قسم کی نہیں ہیں، بلکہ یہاں تنوع (diversity) پایا جاتا ہے۔ چنانچہ فلاسفہ نے علم کی دوقسمیں کی ہیں — چیزوں کا معلم(knowledge of truths)۔

انسان کے پاس صرف ایک ہی ذریعہ ہے جس سے وہ اِن علوم تک پہنچ سکتا ہے اور وہ عقل (reason) ہے۔ آ دمی اپنی عقل کو استعال کر کے دونوں قسموں کے علم تک رسائی حاصل کرسکتا ہے۔ انسان کے پاس ذاتی طور پر عقل کے سوا، کوئی دوسرا ذریعہ نہیں جس سے وہ اِن علوم سے واقفیت حاصل کرسکے۔

تا ہم جس طرح علوم کی دوتشمیں ہیں، اُسی طرح عقل کے استعال کی بھی دوتشمیں ہیں۔ جہال تک چیز وں کو جاننے کا معاملہ ہے، اُن کے سلسلے میں مشاہدہ ( o b s e r v a t i o n ) اور تجربہ ( experience ) کے ذریعہ کو استعال کرنا ممکن ہے، طبیعی علوم ( physical sciences ) کے ذریعہ کو استعال کرنا ممکن ہے، طبیعی علوم میں اصلاً مشاہدہ اور تجربہ کے ذریعہ کو مستعال کیا جاتا ہے۔

ابسوال یہ ہے کہ علم کا دوسرا دائرہ، لینی سچائیوں تک کس طرح پہنچا جائے۔موجودہ زمانے کے علماء سائنس کا اِس پراتفاق ہے کہوہ چیز جس کوسچائی کہا جاتا ہے، اُس تک پہنچنے کا صرف ایک ذریعہ ہے اور وہ استنباط (inference) ہے، لیعنی مشاہداتی حقائق کے حوالے سے، غیر مشاہداتی حقائق کے علم تک پہنچنا۔

بیسویں صدی کے نصف اول تک طبیعی سائنس (physical science) کی دنیا میں عام طور پر بیسمجھا جاتا تھا کہ علم وہی ہے جو مشاہداتی ذرائع سے معلوم ہو ۔ لیکن علم کا سفر جب عالم کبیر (macro world) سے گزر کر عالم صغیر (micro world) تک پہنچا تو یہ مفروضہ ٹوٹ گیا۔ اب بیسلیم کرلیا گیا کہ استنباط بھی علم کے حصول کا ایک ذریعہ ہے، شرط یہ ہے کہ وہ مسلّمہ علمی قواعد کی بنیاد پر کیا گیا ہو۔ یہی وہ مقام ہے جہاں عقلی طریقِ مطالعہ اور اسلامی طریقِ مطالعہ کا فرق

الرساله جتمبر 2014

ختم ہوجا تا ہے۔عقلی طریقِ مطالعہ،اسلام کےمطالعے کے لیے بھی اتنا ہی مفید بن جا تا ہے جتنا کہ دوسر ہے علوم کے لیے۔

اسلام کے عقائد کا تعلق عالم غیب (unseen world) سے ہے، اِس لیے بظاہر وہ عقلی مطالعہ سے باہر کی چیز معلوم ہوتا ہے، کیکن استنباط کو مستند طریق مطالعہ مانے کے بعد بیفر ق باتی نہیں رہتا۔ مثال کے طور پر وحی (revelation) کو لیجے۔ اسلام کے مطابق، قرآن وحی پر مبنی ایک کتاب ہے۔ وحی مشاہدے سے باہر کی چیز ہے، اِس بنا پر بیسویں صدی کے نصف اول تک بیس مجھا جاتا تھا کہ قرآن صرف ایک عقیدے کی کتاب ہے، اِس کی صدافت کو عقلی بنیاد پر ثابت نہیں کیا جاسکتا۔ لیکن اب جب کہ استنباطی استدلال کو مستندا ستدلال کی صدافت کو عقلی بنیاد پر ثابت نہیں کیا جاسکتا۔ لیکن اب جب کہ استنباطی استدلال کو مستندا ستدلال کی معامی اصول کے مطابق، یہ ثابت کرتے ہیں کہ قرآن کا تعلق ایک ایسے بیانات موجود ہیں جو استنباطی اصول کے مطابق، یہ ثابت کرتے ہیں کہ قرآن کا تعلق ایک ایسے ماخذ (source) سے ہے جو انسانی علم سے ماور ااپناو جود رکھتا ہے۔ اس معاطے کی ایک مثال وہ ہے جو قدیم مصر کے فرعون (Pharaoh Ramesses II) کے جسم معاطے کی ایک مثال وہ ہے جو قدیم مصر کے فرعون (Pharaoh Ramesses ترآن)

سہارن پور (یو پی ) میں مولا ناوحیدالدین خاں کی اردو، ہندی اورانگریزی کتابیں، قرآن مجید کے ترجمے، دعوتی لٹریچ اور ماہ نامہ الرسالہ حسب ذیل پیتہ پردستیاب ہیں: Dr. M. Aslam Khan (Principal) National Medical IGNOU Community College

38 Ayodhyapuram Mahipura Dehradun Road, Saharanpur, U.P. www.nmicc.com, dr\_aslm@rediff.com, +919997153735

بنگلور میں مولا ناوحیدالدین خال کی اردو، ہندی اورانگریزی کتابیں، قرآن مجید کے ترجے، دعوتی لٹریچر اور ماہ نامہ الرسالہ حسب ذیل پیتہ پردستیاب ہیں: Centre for Peace, Bangalore Tel. 080-22118978, Mob. 09060511653 Email.: thecentreforpeace@gmail.com

2014 الرسالة عمبر 2014

## انسانی وجود کی بامعنی توجیه

ایک شخص کہتا ہے کہ چاند کا سائز ہمارے ایک فٹ بال کے جم کے برابر ہے۔ دوسر اشخص کہتا ہے کہ چاند کا سائز ہماری زمین کے چوتھائی جم کے برابر ہے۔ اِن دو مختلف بیانات میں سے کون سا بیان درست ہے۔ اِس کو جانے کے لیے ہمارے پاس ایک قابلِ اعتماد معیار (criterion) موجود ہے۔ یہا ننگفک معیار ہے۔ اِس سائنگفک معیار کومنظبق کر کے ہم حتمی طور پر معلوم کر سکتے ہیں کہ دونوں میں سے پہلا بیان نادرست ہے اور صرف دوسر ابیان درست ہے۔

اب دوسری مثال کیجئے۔فرانس کے مشہور فلسفی رینے ڈیکارٹ (Rene Descartes) نے کہا تھا کہ ۔۔ میں سوچتا ہوں، اِس لیے میں ہوں:

I think, therefore, I exist.

(Jean Paul Sartre) کے بانی جین پال سارتر ہے (existentialism) کے بانی جین پال سارتر ہے (Jean Paul Sartre) نے اِس تصور کوالٹ دیا۔ اس نے کہا کہ سیس ہوں، اِس لیے میں سوچتا ہوں:

I exist, therefore, I think.

ڈیکارٹ اورسارترے کے بیانات ایک دوسرے سے مختلف ہیں۔ پھر کیسے فیصلہ کیا جائے کہ دونوں میں سے کون سابیان درست نہیں ۔ اِس دوسری مثال کے معاملے میں سائنفک معیار قابلِ انطباق نہیں۔ تاہم یہاں ایک اور متبادل معیار موجود ہے جس کومنطبق کر کے ہم اِس دوسر ہے معاملے میں بھی درست جواب حاصل کر سکتے ہیں۔

برٹرنڈرسل (وفات:1970) نے درست طور پر لکھا ہے کہ علم کی دوقشمیں ہیں — چیزوں کا علم (knowledge of truths)۔ چیزوں کا علم (knowledge of things)۔ چیزوں کاعلم (physical criterion) تا بل انطباق کے علم کے معاطعے میں ہمیشہ فزیکل کر ائٹیر بن (physical criterion) تا جا ل انطباق (applicable) ہوتا ہے۔لیکن جہاں تک سچائی کا معاملہ ہے، اُس میں فزیکل کر ائٹیر بن

37

قابلِ انطباق نہیں۔ تا ہم سچائی کے علم کے معاملے میں فیصلہ کرنے کے لیے ایک اور کرائٹیرین موجود ہے، وہ ترجیح (preference) کا کرائٹیرین ہے، یعنی دوام کا نات میں سے کسی ایک امکان کواضافی قرینہ کی بنیاد برترجیح دینا۔

مذکورہ فلسفیانہ بحث میں ہمارے سامنے دو رائیس (proposition) موجود ہیں۔ ایک، ڈیکارٹ اوردوسرے، سارتر ہے کی رائے۔ دونوں میں یہ بات مشترک ہے کہ ان میں انسانی زندگی کی کوئی بامعنی توجیہ نہیں ملتی۔ اِس اعتبار سے، دونوں کے اوپر البرٹ کا مو (Albert Camus) کا تصرہ کیساں طور پرصادق آتا ہے۔ اُس نے انسانی زندگی کے بارے میں کہا کہ ہے مسب اِس لغو دنیا میں کیوں ہیں، کیا صرف مرنے کے لیے۔

ڈیکارٹ اورسارترے کے مذکورہ اقوال اِس بنیادی سوال کا جواب نہیں دیتے کہ انسانی وجود کا مقصد کیا ہے۔ انسان کس طرح اپنی زندگی کو کا میاب بناسکتا ہے۔ موت سے پہلے کیا ہے اور موت کے بعد کیا۔ ایسی حالت میں اُس دوسری رائے کو ترجیح کے اصول کی بنیاد پر درست مانا جائے گا جس میں انسانی زندگی کی بامعنی توجیہہ پائی جاتی ہو۔ بیرائے وہی ہے جووجی (revelation) کے ذریعے معلوم ہوتی ہے۔ بیرائے زندگی کی بامعنی توجیہہ پیش کرتی ہے اور بیمعنویت اِس بات کا ثبوت ہے کہ یہی رائے درست ہے۔

وحی پر مبنی اِس رائے کے مطابق، اِس سوال کا جواب یہ ہے کہ — میں ایک خالق کی تخلیق ہوں۔ یہی خالق ہے جس نے مجھ کو وجود دیا ہے۔ یہی خالق ہے جس نے مجھ کو سوچنے کی طاقت دی ہے۔ اِس خالق کی رحمت کے بغیر میرا کوئی وجو ذہین:

I am a creation of a Creator. It was this Creator Who gave me existence. It was this Creator Who gave me thinking power. I was nothing without the blessing of this Creator.

# مسلم فلسفه الهيات

مسلم الہیات (Muslim Theology) اور مسلم فلسفہ (Muslim Theology) دونوں معروف اصطلاح ایک علمی دونوں میں ایک فرق ہے۔ مسلم الہیات کی اصطلاح ایک علمی اصطلاح ہے، جب کہ مسلم فلسفہ کی اصطلاح کوئی علمی اصطلاح نہیں۔الہیات مبنی بروحی علم کا نام ہے، جب کہ فلسفہ ایک ایسے علم کا نام ہے جو کمل طور پر مبنی برعقل (reason-based) ہوتا ہے۔ اسلام میں عقل کو وحی کے تابع قرار دیا گیا ہے، جب کہ فلسفہ میں عقل کو کمل طور پر آزاد سمجھا جاتا ہے۔ فلسفہ ایک مستقل علمی شعبہ ہے۔ تاریخ کے بڑے بڑے دماغ فلسفہ کے موضوع پرغور وفکر کرتے رہے ہیں۔ فلسفہ کی تعریف (definition) ہے ہے۔ کا ننات کی حقیقت کی تلاش آزاد طور پرصرف عقل کی روشنی میں:

Pursuit of the ultimate nature of the universe purely through rational analysis.

یہ فلسفیانہ تصوراسلام کے تصورِعلم کے مطابق نہیں۔اسلام کے تصور کے مطابق ،انسان اپنے آزاد عقلی غور فکر کے ذریعے صرف محدود علم تک پہنچ سکتا ہے، کلی حقیقت تک نہیں (17:85)۔ فلسفہ کا تصویِعلم اِس کے بالکل مختلف ہے۔ فلسفہ اِس تصویِعلم پر مبنی ہے کہ انسان اپنی عقل کے ذریعے تمام حقیقتوں تک پہنچ سکتا ہے، حقیقت کا ئنات کی دریافت صرف عقل کے ذریعے ممکن ہے۔

## زندگی کی حقیقت

مطالعہ بتا تا ہے کہ ہماری دنیا جوڑ ہے (pairs) کے اصول پر بنی ہے۔ یہاں ہر چیز جوڑ ہے جوڑ ہے کی صورت میں ہے — الکٹر ان اور پر وٹان ،میل پلانٹ اور فی میل پلانٹ (for animal-she animal)، ہی اینمل اور شی اینمل (male plant-female plant) عورت اور مرد، اسی طرح خود دنیا (world) جوڑ ہے کی صورت میں ہے نیکٹیو ورلڈ اور یازیٹیوورلڈ۔

دنیا کا ایک جوڑاوہ ہے، جوآئیڈیل اور پرفیکٹ ہے۔ وہ قسم کی محدودیت (limitations)سے پاک ہے۔ وہ اس کی تمام تمنائیں اپنی کامل صورت میں پوری ہوں گی۔ بیکامل دنیا صرف منتخب لوگوں کو استحقاق کے بغیرکوئی اس دنیا میں داخلہ یانے والانہیں۔ استحقاق کے بغیرکوئی اس دنیا میں داخلہ یانے والانہیں۔

موجودہ دنیااتی منصوبہ کا ابتدائی اور عارضی حصہ ہے۔ اس منصوبہ کے تحت، موجودہ دنیاا تخابی میدان (selective ground) کے طور پر بنائی گئی ہے۔ یہاں جولوگ پیدا کئے جاتے ہیں، وہ اس لیے پیدا کئے جاتے ہیں، تا کہ یہاں کے حالات میں رکھ کرد یکھا جائے کہان میں سے کون اگلی کامل دنیا کامل دینا میں بسائے جانے کا اہل ہے اور کون اس کا اہل نہیں۔ اہل افراد کو متحب کر کے اگلی کامل دنیا میں ہمیشہ کے لیے آباد کردیا جائے گا اور بقیہ لوگ جو اس جانچ میں پور نے ہیں اتریں گے وہ قابلِ رد میں ہمیشہ کے لیے آباد کردیا جائے گا اور بقیہ لوگ جو اس جانچ میں پور نے ہیں اتریں گے وہ قابلِ رد میں ہمیشہ کے ایک دریا عمیں گے۔

لوگوں کا بیانتخاب (selection) کس بنیاد پر ہوگا۔خالق کے منصوبہ کے مطابق ،اس کی بنیاد میں میں منسوبہ کے مطابق ،اس کی بنیاد صرف ایک ہے، وہ بیر کہ کس نے آزادی کا غلط استعمال کیا اور کس نے اس کا صحیح استعمال کیا خلط استعمال ہی وہ واحد معیار ہے جس کے مطابق ،لوگوں کے ابدی مستقبل کا فیصلہ کیا جائے گا۔

خالق کے منصوبہ کے مطابق ، صحیح انسان وہ ہے جواپنے آپ کو ماحول کی کنڈیشننگ سے بچائے۔ جو خالق کے بتائے ہوئے نقشہ کے مطابق زندگی گزارے ، جوموت سے پہلے کے

مرحلهٔ حیات میں ،موت کے بعد کے مرحلهٔ حیات کے مطابق ،اپنے آپ کو تیار کرے۔

موجودہ دنیا میں ہرعورت اور مرداسی جانچ (test) پر ہیں۔خالق کے منصوبہ کے مطابق ہرعورت اور مرد کاریکارڈ تیار کیا جارہا ہے۔ جب تاریخ کے خاتمہ پرانسان کا اگلا دور شروع ہوگا، اس وقت انسانوں کا خالق ظاہر ہوکرسا منے آجائے گا۔

یہ فیصلہ کا دن ہوگا۔اس وقت تمام پیدا ہونے والے عورت اور مردخالق کے سامنے حاضر کئے جائیں گے۔اس وقت خالق اپنے تیار کئے ہوئے ریکارڈ کے مطابق، ہرایک کے ابدی مستقبل کا فیصلہ کرےگا۔ یہ فیصلہ تمام تر انصاف کی بنیاد پر ہوگا۔اور پھرکسی کوابدی جنت میں آباد کیا جائے گا اور کسی کو جہنم میں ڈال دیا جائے گا۔ حالات بتاتے ہیں کہ یہ آنے والا دن بہت قریب آچکا ہے۔اب آخری وقت آگیا ہے جب کہ انسان جاگے اور آنے والے ابدی دورِ حیات کی تیاری کرے۔

### نيا هندى ترجمه قرآن



ہندی زبان میں صدر اسلامی مرکز کے دور جے شائع ہوچکے ہیں — ایک، قرآن کا آسان ہندی ترجمہ دوسرا، قرآن کا قسان ہندی ترجمہ قرآن دوسرا، قرآن کا خالص ہندی ترجمہ سے نیا ترجمہ قرآن خاص طور پر برادرانِ وطن کے لیے تیار کیا گیاہے۔آپ سے درخواست ہے کہ اس ترجمہ قرآن کوزیادہ سے زیادہ برادرانِ وطن تک پہنچا کرا پنادعوتی فریضہ انجام دیں۔

گڈورڈ بکس (Goodword Books) میں الرسالہ مطبوعات کے علاوہ، اردو، عربی اورائگریزی زبان میں ملک اوربیرونِ ملک کے مختلف اداروں کی علمی اورفکری مطبوعات بھی دستیاب ہیں۔

## علمى طرز إستدلال

استدلال کی دوقسمیں ہیں — قیاسی استدلال اور علمی استدلال - قیاسی استدلال وہ ہے جس میں ایک مفروضہ کو بنیاد بنا کراپنی بات ثابت کی گئی ہو۔ مثال کے طور پر ایک شخص یہ کے کہ مسلمان کا منصب یہ ہے کہ وہ عالمی قیادت حاصل کرے ۔ یہ کہہ کر وہ عالمی قیادت کے حصول کی تحریک چلا دے ۔ اِس قسم کا استدلال ایک قیاسی استدلال ہے اور اِس بنا پروہ بے بنیاد استدلال کی حیثیت رکھتا ہے ۔ کیوں کہ سارے قرآن میں کہیں بھی یہ لکھا ہوانہیں ہے کہ مسلمان کا منصب عالمی قیادت ہے۔ اِس لیے مسلمانوں کو چاہیے کہ وہ عالمی قیادت کے حصول کی کوشش کریں ۔ اِس قسم کا استدلال بھی بے بنیاد ہے اور اِس قسم کے استدلال کو لے کر جوتحریک کھڑی کی جائے ، وہ بھی بے بنیاد۔

علمی استدلال وہ ہے جو کسی ثابت شدہ حقیقت پر قائم ہو۔ مثلاً اگر آپ یہ کہ مسلمان کا فرضِ منصبی شہادت علی الناس ہے اور اِس بنا پر مسلمانوں کو یہ کرنا چا ہیے کہ وہ اہلِ عالم کے سامنے دینِ خداوندی کے گواہ بن کر کھڑے ہوں۔ یہ استدلال ایک علمی استدلال کہا جائے گا اور یہ تسلیم کیا جائے گا کہ وہ ایک حقیقی بنیاد پر قائم ہے۔ کیوں کہ اِس استدلال کے قق میں واضح قر آنی آیات موجود ہیں۔ یہ آیات غیر مشتبہ طور پر ثابت کرتی ہیں کہ مسلمان کا یا امتِ مسلمہ کا منصب بہی ہے۔

دعوی بھی بنی برعقل ہوتا ہے اور بھی بنی برنقل۔اگر دعوے کا تعلق ایسے معاملے سے ہو جو عقل (reason) سے تعلق رکھتا ہوتو ایسی بات کو ثابت کرنے کے لیے ضروری ہوگا کہ اُس کے قت میں کوئی ایساعقلی ثبوت (rational proof) دیا جائے جوعقلی تجزیہ کے اصول پر ایک ثابت شدہ حقیقت کی حیثیت رکھتا ہو۔ اِس طرح اگر دعوی نقل سے تعلق رکھتا ہوتو ضروری ہوگا کہ نقل کے مستند ذرائع ، یعنی قرآن وسنت کے حوالوں سے وہ غیر مشتبہ طور پر ثابت ہور ہا ہو۔ نقل سے متعلق جس دعور کے حق میں قرآن وسنت کا واضح حوالہ موجود نہ ہو، وہ ایک غیر علمی استدلال مانا جائے گا اور دکر دیا جائے گا۔

2014 الرسالة، تتمبر 2014

# علم کی دومیں

علم کی دونشمیں ہیں — ایک وہ علم جس کا تعلق انسانی فکر اور انسانی زندگی سے ہوتا ہے۔
ایسے علم کو اصطلاح میں علم انسانی (humanities) کہا جاتا ہے۔ دوسراعلم وہ ہے جس کا تعلق مادی شعبہ سے ہے۔ایسے علوم کوسائنسی علوم کہا جاتا ہے۔ دونوں قسم کے علم کے مطالعے کے طریقے الگ الگ ہیں۔ایک علم کے طریقے کو دوسرے علم کے معاطم میں استعال نہیں کیا جاسکتا۔

مثلاً سائنسی علوم کی بنیادریاضیات (mathematics) پر ہے۔ایسے علوم میں تطعی استدلال یا نا قابلِ انکاراستدلال ممکن ہوتا ہے۔ان کودواور دو چار کی طرح ثابت کیا جاسکتا ہے۔اِس لیے سائنسی علوم میں اختلاف نہیں یا یاجا تا۔

سائنسی علوم میں بیمکن ہوتا ہے کہ کسی موضوع پر مختلف اہلِ علم کا اتفاقِ رائے حاصل کرلیا جائے ۔ مگر علم انسانی (humanities) میں اِس قسم کاریاضیاتی استدلال ممکن نہیں ۔ اِس لیے علم انسانی کے معاطع میں لازمی اتفاقِ رائے بھی ممکن نہیں ۔

دونوں قسم کے علوم میں اِس فرق سے ایک اہم اصول معلوم ہوتا ہے، وہ بیر کہ جوشخص علم انسانی یا فدہب کے معاملے میں یقین کا درجہ حاصل کرنا چاہے، اُس کو بیتو قع نہیں رکھنا چاہئے کہ یہاں سائنسی علوم کی مانند ریاضیاتی استدلال ممکن ہوجائے گا۔ حقیقت بیہ ہے کہ انسانی علوم کا معاملہ ففٹی ففٹی کے اصول پر مبنی ہے۔ پچاس فی صد استدلال (reasoning) اور پچاس فی صد وجدان (intuition)۔

پہلے جزء کا تعلق معلومات (information) سے ہے، اور دوسرا جزء معرفت یا حقیقت شاسی (realization of truth) سے تعلق رکھتا ہے۔ جوآ دمی صرف معلومات کو جانتا ہو، مگراس کے اندر حقیقت شاسی کی صلاحیت موجود نہ ہو، وہ ہمیشہ ذہنی انتشار (confusion) میں مبتلا رہے گا، وہ کبھی سچائی تک پہنچ نہ سکے گا۔

### سوال وجواب سوال

آپ نے ایک جگہ لکھا ہے کہ — "قرآن ایک اعتبار سے، کتاب وتی ہے اور دوسرے اعتبار سے کتاب وتی ہے اور دوسرے اعتبار سے کتاب انقلاب ہے۔ پہلے اعتبار سے، وہ رہنمااصول (guiding principles) کا مجموعہ ہے اور دوسرے اعتبار سے، اس کے ذریعے ایک ایساعمل (process) جاری ہوا جواپنے تکمیلی مرحلے میں پہنچ کرمعرفتِ اعلی کا ذریعہ بن گیا''۔ اِس کی مزیدوضا حت فرمائیں۔ (ایک قاری الرسالہ، نگی دہلی)

إس معامل كوسجهنے كے ليقرآن كے حسب ذيل دوار شادات كامطالعه يجيُّز:

2- وَقُلِ الْحَمْلُ لِللهِ سَيُرِيْكُمُ اليتِهِ فَتَعْرِفُوْنَهَا (27:93) يَعَىٰ كَهُو كَهِمَا مِهُ الله كَ لِي اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى الللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى

قرآن کی اِن آیتوں میں ایک خاص فرق ہے، وہ یہ کہ پہلی آیت میں جو بات کہی گئ ہے، وہ صیغۂ حال (present tense) میں ہے۔ اور دوسری بات صیغۂ استقبال (future tense) میں ہے۔ اور دوسری بات صیغۂ استقبال (present tense) میں کہی گئی ہے۔ اِس فرق سے واضح طور پر معلوم ہوتا ہے کہ پہلی آیت میں جو بات کہی گئی ہے، وہ ایک ایسی بات ہے جونز ولِ قرآن کے زمانے میں حاصل ہوگئ ۔ اِس کے برعکس، دوسری آیت میں جو بات کہی گئی ہے، وہ بعد کے زمانے میں حاصل ہوگئ ۔ اِس کے برعکس ، دوسری آیت میں جو بات کہی گئی ہے، وہ بعد کے زمانے میں حاصل ہوگئ ، یعنی آ فاق وانفس میں ظہور آیا ہے۔

#### سوال

الرسالہ میں آپ بار بار لکھتے ہیں کہ مسلمانوں کوسیاسی ماڈل کے بجائے دعوتی ماڈل اختیار کرنا چاہیے۔دعوتی ماڈل سے آپ کی مراد کیا ہے،اِس کوواضح فرما ئیں۔(مجمدامان اللہ، دہلی)

آج کل بیحال ہے کہ جس تحص کے دل میں بھی کام کا جذبہ پیدا ہوتا ہے، وہ فوراً سیاسی انداز میں کام کرنا شروع کردیتا ہے۔ اِس کا سبب بیہ ہے کہ موجودہ زمانے میں کام کاسیاسی ماڈل بہت زیادہ معروف ہوگیا ہے۔ اِس بنا پرلوگوں کا بیحال ہے کہ وہ سیاسی ماڈل کے سواکسی اور ماڈل کا تصور نہیں کر پاتے ۔ مگر حقیقت بیہ ہے کہ کام کا سب سے زیادہ بہتر، اور سب سے زیادہ نتیجہ خیز ماڈل وہ ہے جس کودعوتی ماڈل کہا جا سکتا ہے۔ دعوتی ماڈل سے مراد نظریاتی ماڈل ہے، یعنی ایک فکر یا ایک آئڈیا لوجی کی بنیاد پر پُرامن جدوجہد کرنا۔ انسان ایک سوچنے والا وجود (thinking being) ہے۔ اِس لیے فکری ماڈل فوراً اس کوالی کرنا ہے۔ حقیقت بیہ کہ داعی کے پاس اگر ایک حقیقی آئڈیا لوجی ہوتو وہ انتہائی ماڈل فوراً اس کوالی کرنا ہے۔ حقیقت بیہ کہ داعی کے پاس اگر ایک حقیقی آئڈیا لوجی ہوتو وہ انتہائی مدتک طاقت وربن جائے گا۔ حقیقت پر مبنی فکر گو یا ایک نظریاتی بم (ideological bomb) کی حیثیت رکھتا ہے، جوتمام طاقت ور چیزوں سے زیادہ طاقت ورسے۔

#### سوال

الرسالہ میں آپ نے کئی بارلکھا ہے کہ مسلمانوں کو اپوزیشن کی سیاست سے بچنا چاہیے۔ براہِ کرم ،اِس معالملے کی مزید وضاحت فرمائیں (محمد شارق ،سری نگر )

#### جواب

سیاست چلتی ہے گراؤ پر — یہ مقولہ سیاست یا پوشکل ایکٹوزم (political activism) کو درست طور پر بتا تا ہے۔ سیاست مگراؤ کا کلچر ہے۔ سیاست میں ہمیشہ یہ ہوتا ہے کہ ایک مدمقابل (rival) بنا کر اُس کے خلاف مہم چلائی جاتی ہے۔ ابتداءً یہ مہم پرامن طور پر شروع ہوتی ہے۔ بعد کو دھیرے دھیرے وہ نفرت اور تشدداور جنگ تک پہنچ جاتی ہے جتی کہ جب مقصد حاصل نہیں ہوتا تو وہ خود کش بم باری (suicide bombing) جیسی تباہ کن صور سے حال اختیار کر لیتی ہے۔

ابوزیشن کی سیاست (politics of opposition) بلاشبہہ شیطان کی سنت ہے۔ آدم کی تخلیق کے وقت اہلیس نے اللہ تعالی کے حکم کے مقابلے میں جوروش اختیار کی اور جس طرح اُس نے 

#### سوال

پیغمبر کے زمانے کے لوگوں کو پیغمبر کی صحبت کے ذریعے اللہ کی معرفت مل گئی تھی۔سوال ہیہے کہ پیغمبر کے بعد کے لوگوں کو بیر معرفت کیسے حاصل ہوگی ۔(ایک قاری الرسالہ ،نٹی دہلی) جواب

کسی انسان کی سب سے بڑی دریافت ہے ہے کہ وہ اللہ کی معرفت حاصل کرے۔اللہ کی معرفت حاصل کرے۔اللہ کی معرفت کوئی پراسرار چیز نہیں۔ بیٹلم انسانی (human knowledge) کااعلی ترین درجہ ہے۔جس آدمی کو حقیقی معنوں میں اللہ کی معرفت حاصل ہوجائے، وہ اس کی پوری زندگی میں شامل ہوجائے گی۔ وہ فکر سے لے کرعمل تک اس کی پوری شخصیت کی تشکیل کرے گی ۔غور کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ معرفت کے دو درجے ہیں ۔ایک ہے بنی برصحبت معرفت اور دوسرا ہے بنی برعلم معرفت ۔ پیٹمبر کی زندگی میں جولوگ پیٹمبر پر ایمان لاتے ہیں، ان کو صحبتِ رسول کے ذریعے اللہ کی معرفت کا رزق حاصل ہوتا ہے۔ پیٹمبر کے بعد بھی معرفت کی حیثیت ایک اعلی ایمانی مطلوب کی ہوتی ہے،لیکن پیٹمبر کے بعد معرفت کی حیثیت ایک اعلی ایمانی مطلوب کی ہوتی ہے،لیکن پیٹمبر کے بعد معرفت کی حیثیت ایک اعلی ایمانی مطلوب کی ہوتی ہے،لیکن پیٹمبر کے بعد معرفت کی حیثیت ایک اعلی ایمانی مطلوب کی ہوتی ہے،لیکن پیٹمبر کے بعد معرفت کے حصول کا ذریع علم دی بھی اور علم انسانی بھی۔

### اليجنسي الرساليه

الرسالہ بیک وقت اردواورانگریزی میں شائع ہوتا ہے۔الرسالہ (اردو) کا مقصد مسلمانوں کی اصلاح اور ذہنی تغییر ہے۔الرسالہ (اردو) کا مقصد مسلمانوں کی اصلاح اور ذہنی تغییر کی اور دعوتی مشن کا (انگریزی) کا خاص مقصد میہ ہے کہ اسلام کی ہے آمیز دعوت کو عام انسانوں تک پہنچایا جائے۔الرسالہ کے تغییر کی اور دعوتی مشن کا تقاضا ہے کہ آپ نہ صرف آس کو ذھید اور میں دوسروں تک پہنچا ئیں۔ایجنسی لے کراس کو زیادہ سے زیادہ تعداد میں دوسروں تک پہنچا ئیں۔ایجنسی لیزا ملّت کی گویا الرسالہ کے متوقع قارئین تک اس کو مسلسل پہنچانے کا ایک بہترین درمیانی وسیلہ ہے۔الرسالہ (اردو) کی ایجنسی لیزا ملّم کی عمومی ذہنی تغییر میں حصہ لیزا ہے جوآج ملت کی سب سے بڑی ضرورت ہے۔ای طرح الرسالہ (انگریزی) کی ایجنسی لیزا اسلام کی عمومی دعوت کی اسے اس کے اور ملت کے اور سب سے بڑا فریضہ ہے۔

#### اليجبنبي كي صورتين

1 - الرساله کی ایجنسی کم از کم پانچ پر چوں پر دی جاتی ہے۔ کمیشن 33 فی صدہے۔ 50 پر چوں سے زیادہ تعداد پر کمیشن 40 فی صدہے۔ پیکنگ اور روائگی کے تمام اخراجات ادارہ الرسالہ کے ذمہ ہوتے ہیں۔ 2 - زیادہ تعدادوالی ایجنسیوں کو ہر ماہ پر پے بذریعہ وی پی روانہ کئے جاتے ہیں۔ 3 - کم تعدادوالی ایجنسی کے لئے ادائیگی کی دوصور تیں ہیں۔ ایک بید کہ پر پے ہر ماہ سادہ ڈاک سے بیسے جائیں، اورصاحبِ ایجنسی ہر ماہ یادو تین ماہ بعدائ کی قم بذریعہ نی آرڈر روانہ کردے۔ دوسری صورت بیہ ہے کہ تین مہینے تک پر پے سادہ ڈاک سے بیسے جائیں اور اس کے بعدوالے مہینے میں تمام پر چول کی مجموعی قم کی وی پی روانہ کی جائے۔

#### زرتعاون الرساله

| بیرونی ممالک کے لئے (ہوائی ڈاک) | ہندستان کے لئے |         |
|---------------------------------|----------------|---------|
| \$20                            | Rs. 200        | ایکسال  |
| \$40                            | Rs. 400        | دوسال   |
| \$60                            | Rs. 600        | تين سال |



Rahnuma-e-Zindagi by Maulana Wahiduddin Khan ETV Urdu

Tuesday-Friday 5.00 am



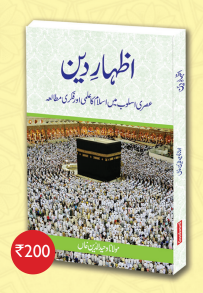
ISLAM FOR KIDS by Saniyasnain Khan ETV Urdu Every Sunday 9.00 am

| 1                                                    |                                    |                                |                                                     |
|------------------------------------------------------|------------------------------------|--------------------------------|-----------------------------------------------------|
| غاں کے قلم سے                                        | ر.<br>برومولانا وحبيرالدين خ       | میں اسلامی کٹریج               | عصرى اسلوب                                          |
| عورت معمارا نسانيت                                   | ڈائزی 44-1983                      | تاریخ دعوت حق                  | التُّدا كبر                                         |
| فسادات كامسكله                                       | ڈائری 90 <b>-</b> 1989             | تاریخ کاسبق                    | اتحادملت                                            |
| فكراسلامي                                            | ڈائزی 92-1991                      | تبلیغی تحریک                   | احياءاسلام                                          |
| قال الله وقال الرسول                                 | ڈائری 94 <b>-</b> 1993             | تجريددين                       | اسباق تاریخ                                         |
| قرآن كامطلوب انسان                                   | رازحيات                            | تصويرملت                       | اسفارہند                                            |
| قيادت نامه                                           | راهمل                              | تعارف اسلام                    | اسلام:ایک تعارف                                     |
| كاروانِ ملتِ                                         | را ہیں بنانہیں                     | تعبير كي غلطي                  | اسلام:ایک عظیم جدوجهد                               |
| کتابِ زندگی                                          | روش مستقبل                         | تعدداز واج                     | اسلام اورعصرحاضر                                    |
| <sup>-</sup> كتابٍ معرفت                             | رہنمائے حیات (پمفلٹ)               | تغميرانسانيت                   | اسلام پندرہویں صدی میں                              |
| مشمير ميں امن                                        | رہنمائے حیات                       | تعمير حيات                     | اسلام دورجد يدكا خالق                               |
| مارکسزم: تاریخجس کوردکر چکی ہے                       | <i>زلز</i> له قیامت                | تعمير کی طرف                   | اسلام دین فطرت                                      |
| مذهب اورجديد خيلنج<br>- :                            | سبق آموزوا قعات                    | تغميرملت                       | اسلام کا تعارف                                      |
| مذہب اور سائنس<br>س                                  | سچاراسته                           | حدیث رسول<br>میں ح             | اسلام کیاہے                                         |
| مسائل اجتهاد                                         | سفرنامهاسيين فلسطين                | حقیقت حج<br>ک                  | اسلامی تعلیمات                                      |
| مضامين اسلام                                         | سفرنامه(غیلکی اسفار،جلداول)        | حقیقت کی تلاش                  | اسلامی دعوت                                         |
| مطالعهُ حديث                                         | سفرنامه(غیرکی اسفار، جلددوم)       | حکمت اسلام<br>دا               | اسلامی زندگی<br>ن                                   |
| مطالعهُ سيرت( پېفلك)                                 | سوشکزم اوراسلام<br>شاریس نه مهن    | حل یہاں ہے                     | اظهار دین<br>تا س                                   |
| مطالعه سیرت<br>سه به به                              | سوشکزم ایک غیراسلامی نظر <i>یه</i> | حیات طبیبه                     | -                                                   |
| مطالعهُ قرآن<br>د ای دا                              | سيرت ِرسول<br>شتر ما ريرين         | خاتونِ اسلام                   | الاسلام                                             |
| منزل کی طرف<br>پریس پرشخ                             | شتم رسول کا مسکله<br>می میتفقه     | خاندانی زندگی (پیفلٹ)          | الرباني <u>.</u><br>ميرا                            |
| مولانامودودی شخصیت اور                               | صراطِ منتقيم                       | خدااورانسان<br>خلیجی ریر       | امن عالم<br>من ما مند « ين من من من                 |
| تحریک (ڈاکٹرفریدہ خانم)                              | صوم رمضان                          | خلیج ڈائری<br>عبر میں          | امهات الموثين (ڈاکٹر فرید فضانم)<br>ن میں بہرے بر ا |
| میوات کا سفر<br>نارجہنم                              | طلاق اسلام میں<br>ظ برین           | دعوت اسلام<br>ء حة             | انساناپنےآپ کو پہچان<br>من کہ نہ ا                  |
|                                                      | ظهوراسلام<br>عظ پیرو               | رغوت حق<br>رسان .              | •                                                   |
| نشری تقریریں<br>دوء کے بیان کیا                      | عظمت اسلام<br>عظمت صحابہ           | د مین انسانیت<br>بر بر براما   | ایمانی طاقت<br>آخ بر بید                            |
| نٹے عہد کے درواز سے پر<br>مینہ تال آئن ان کی کیا ہے۔ | عظمت محاببه<br>عظمت قرآن           | دین کامل<br>دین کی سیاسی تعبیر | آخری سفر<br>باغه دند.                               |
| ہندستان آزادی کے بعد<br>ہندستانی مسلمان              | مسمت خران<br>عظمتِ مومن            |                                | باغ جنت<br>پیغمبراسلام                              |
| هندسای علمان<br>هند-یاک ڈائری                        | مت متب متون<br>عقلیاتِ اسلام       | دین کیا ہے<br>دین وشریعت       | چینبراشلام<br>بیغمبرانقلاب                          |
| مهند-پات دانزی<br>یکسان سول کوژ                      | علىيات الملام<br>علمااور دور جديد  | د ین ونزیعت<br>دین تعلیم       | ۰.یبرا نقلاب<br>تذکیرالقرآن                         |
| ليسال ول در                                          | אונגונגע איג                       | [" 0, )                        | 01/1/11/11                                          |

# ا ظہب اردین دورِحاضر کی نسبت سے اسلام کو بجھنے کے لیے ایک جامع کتاب از: مولاناوحیدالڈین فاں

دورِ حاضر اپنی حقیقت کے اعتبار سے، دورِ اسلام ہے۔ دورِ حاضر کی علمی ترقیوں نے اسلام کی عالمی اہمیت کو ازسر نو واضح کیا ہے۔ سائنس اسلام کاعلم کلام ہے۔

دورِجد یدکوایک آئڈ یالوجی کی ضرورت پہر الحدیث ہے۔ اسلام اِسی آئڈ یالوجی کا دوسرانام ہے۔ روح عصر سب سے زیادہ جس



چیز کی طالب ہے، وہ بلاشہہ دینِ اسلام ہے۔ اسلام دنیا اور آخرت کی سعادتوں کے لیے ایک مستندگا کڑ کی حیثیت رکھتا ہے۔ اسلام اپنے نظر یے کے اعتبار سے، مبنی برتو حید دین ہے اور اپنے طریق کار کے اعتبار سے، مبنی برامن دین — عصری اسلوب میں اسلام کے اِن تمام پہلوؤں کو جانئے کے لیے اظہار دین کا مطالعہ بیجئے۔

Pages: 720