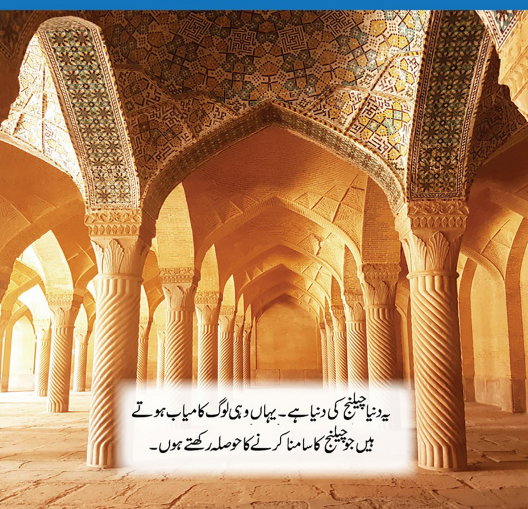




November-December 2025 • Rs. 50



#### تحرير مولانا وحيدالدّين فال فهرست

| كنفيوزن كيول 22                    | 4   | شارك كث تهين               |
|------------------------------------|-----|----------------------------|
| دفع كا قانون 23                    | 5   | تقویٰ کی علامت             |
| دجال كافتنه 26                     | 7   | قربت ِخداوندی              |
| آيات كاظهور 31                     | 8   | محبت كانذرابنه             |
| يېود كى مثال 34                    | 9   | اللّٰدے حُبِّ شدید         |
| بامقصدزندگی 36                     | 11  | رسول کوماننا               |
| طريق مطالعه 37                     | 12  | فقدانِ معرفت كادور         |
| قر بانی، تصحیح فکر 38              | 13  | اطاعت ِرسول<br>تام سام تام |
| لكصنے كاكلچر 39                    | 1.4 | قومی بےعزتی<br>م           |
| لويروفائل،                         | 14  | يامحبت ِرسول               |
| •                                  | 15  | متعصّبانه طرزِفكر          |
| ہائی پروفائل 40                    | 16  | انسان كامقصد تخليق         |
| ر ائرى 1986<br>1986 ۋائرى          | 18  | شيطان كامقابله             |
| ايك انٹرويو 46                     | 19  | تزئین کیاہے                |
| ايمان كالباس 48                    | 20  | فطرت كاعمل                 |
| خبرنامه اسلامی مرکز 49             | 21  | بره هایے کا سبق            |
| क़ुदरत का सबक़                     |     | 1                          |
| बोलने की शर्त                      |     | 4                          |
| दो तरीक़े                          |     | 5                          |
| एकता की मिसाल                      |     | 6                          |
| सादा पहचान                         |     | 8                          |
| एक सरदार की खूबियाँ                |     | 9                          |
| मुजरिम कौन 9                       |     |                            |
| तहक़ीक़ ज़रूरी                     |     | 11                         |
| न्यायप्रियता 11                    |     |                            |
| जनता और शासक के बीच क़ानूनी बराबरी |     | नूनी बराबरी 13             |
| खुदा के हुक्म के आगे झुक जाना      |     |                            |
|                                    |     |                            |



Nov-Dec 2025 | Volume 50 | Issue 6

Prof. Farida Khanam Editor-in-Chief

Dr. Stuti Malhotra Editor (Hindi Section)

> Farhad Ahmad Assistant Editor

> > Al-Risala

1, Nizamuddin West Market New Delhi 110013

Mobile: 8588822679, Tel. 0120 4314871 Email: info@goodwordbooks.com

#### Annual Subscription Rates

Retail Price ₹ 40 per copy
Subscription by Book Post ₹ 200 per year
Subscription by Regd. Post ₹ 400 per year
Subscription (Abroad) US \$20 per year

Bank Details Saniyasnain Khan State Bank of India A/c No: 30087163574 IFSC Code: SBIN0009109





To order books by Maulana Wahiduddin Khan please contact Goodword Books Tel. 0120 4314871, Mobile: 8588822675 Email: sales@goodwordbooks.com

Printed and published by Saniyasnain Khan on behalf of Al-Markazul Islami, New Delhi Printed at Tara Art Printers Pvt. Ltd. A46-47, Sector 5, Noida-201301 Published from 1, Nizamuddin West Market, New Delhi-110013 Editor: Saniyasnain Khan

## شارك كسطنهين

زیرنظر شارہ 2025 کا آخری شارہ ہے۔ یعنی نئے سال کے موقع پریہ شارہ آپ قارئین کے ہاتھوں میں ہوگا۔ یہ بات سوچتے ہوئے انگریزی زبان کا ایک مقولہ مجھے یاد آیا، وہ مقولہ یہ ہے — دو پوائنٹس کے درمیان شارٹ کٹ سب سے لمبی دوری ہے:

A shortcut is the longest distance between two points.

ایک سال کا گزرناسادہ طور پر پرانے کیلنڈر کو ہٹا کر نئے سال کا کیلنڈرلگانے کی مانندایک کھے کا واقعہ نہیں ہے۔ یہ ایک طویل عمل ہے، جوانگریزی کیلنڈر کے مطابق 365 دنوں میں مکمل ہوتا ہے۔ یہی معاملہ انسان کی کامیا بی کا ہے۔ کسی انسان کے لیے درست پلاننگ اور محنت اس وقت نتیجہ خیز ثابت ہوتی ہے، جب کہ وہ صبر کے ساتھ انتظار کا طریقہ اختیار کرتے ہے۔ یہی فطرت کا قانون ہے۔ مگر انسان اکثر حالات میں فوری طور پر اپنی کو شش کا نتیجہ دیکھنا چاہتا ہے۔ انڈین ٹی وی ایکٹر ابھیشک بجاج اکثر حالات میں فوری طور پر اپنی کو شش کا نتیجہ دیکھنا چاہتا ہے۔ انڈین ٹی وی ایکٹر ابھیشک بجاج (پیدائش 1991ء) نے ایک انٹر ویو میں کہا کہ ایکٹنگ میں کامیا بی کے لیے کوئی شارٹ کٹ نہیں ہے، اور نہ کوئی تعلق اور سمبندھ کام آتا ہے۔ انسان کو چاہیے کہ وہ سنجیدگی کے ساتھ سخت محنت کرے، وہ تسلسل کے ساتھ اپنی صلاحیت کو بہتر بنا تار ہے تب یقیناً اس کوکا میا بی ملے گی:

"There is no shortcut to becoming an actor. You have to be honest and hardworking. You cannot just depend on the contacts you make in the industry; you need to keep working on your craft. You have to keep improving your skills and that's when people will believe in your work," says Abhishek. (*Delhi Times*, 12 January 2022, p. 6)

یہ اصول صرف ایکٹنگ کی فیلڈ تک محدود نہیں ، بلکہ زندگی کے دیگر تمام میدانوں میں کامیابی کے لیے بھی یہی اصول ہے۔ جب انسان کوئی کام کرتا ہے تواس میں پچپاس فیصد سے بھی کم حصہ اس کی اپنی کوشش کا ہوتا ہے، جب کہ پچپاس فیصد سے زیادہ کر دار قانونِ فطرت ( Law of Nature ) کا ہوتا ہے۔ فطرت کا قانون خالق کے مقرر کر دہ اصولوں کے مطابق اپنی رفتار سے چپتا ہے۔ ایسی حالت میں اگر انسان کوشش کرتے ہوئے جلد بازی کا طریقہ اختیار نہ کرتے والی کہ وہ فطرت کو اُس کے جھے کا کام کرنے کا موقع دے رہا ہے۔ ایسے ہی انسان کے لیے امید ہے کہ وہ کا میاب ہو۔ ( ڈاکٹر فریدہ خانم )

# تقويل كىعلامت

قرآن میں قربانی کے جانور کوشعیرہ کہا گیا ہے۔ اس کے بعد ارشاد ہوا ہے کہ اللہ کو ان جانوروں کی جانوروں کی جانوروں کی گھڑتا ہے(22:37)۔ اگر جانوروں کی قربانی سے سادہ طور پر صرف جانور کی قربانی مراد ہوتو یہاں یہ کہنا بے موقع ہے کہ خدا کوتمہارا ذبح کیا ہوا جانور نہیں پہنچتا بلکہ تمہارے دل کا تقویل پہنچتا ہے۔

اصل بیے ہے کہ اسلام میں کچھ چیزیں بطور شعیرہ یاعلامت(symbol)مقرر کی گئی ہیں۔انھیں میں سے ایک قربانی کا جانور بھی ہے۔شعیرہ اس چیز کو کہتے ہیں جو کسی معنوی حقیقت کے لیے ظاہری علامت کا کام دے۔مثلاً اللہ تعالیٰ کو پیمطلوب ہے کہ بندے اپنے شیطانی جذبات کو اللہ کی خاطر ذیح كريں۔ په ايك نفسياتی ذبح ہے اور اس نفسياتی ذبح كی علامت كے طور پر جانوروں كی قربانی كاحكم ديا گیاہے۔قربانی کرتے ہوئے آدمی اپنی زبان سے بیالفاظ ادا کرتاہے،جس کا ترجمہ بیہے، «میری نماز اور میری قربانی اور میری زندگی اور میری موت سب اللہ کے لیے ہے "(6:162) \_اس سے معلوم ہوتا ہے کہ قربانی کی ایک معنوی حقیقت ہے، اور دوسری ظاہری علامت ہے۔حقیقی قربانی اُسی شخص کی ہے،جس کی قربانی،خدا کے واسطے،اُس کے جذبات واحساسات کی قربانی کاایک علی محرک بن جائے۔ روزہ بھی اسی قسم کاایک شعیرہ ( علامت ) ہے۔ترکِ طعام حقیقتاً ترک معاصی کی علامت کے طور پرمقرر کیا گیاہے۔غذا آدمی کی ضروریات کی آخری حدہے۔روزہ میں غذا کا ترک بندے کی طرف سے اس بات کا ظہرار ہے کہ خدایا، دوسری چیزیں تو در کنار، میں یانی اور کھانا تک کوتیری خاطر چھوڑنے کے لیے تیار ہوں۔حدیث میں ہے کہ جوشخص جھوٹ بولنا اور جھوٹ پرعمل کرنانہ چھوڑے تو خدا کواس کی حاجت نہیں کہوہ اپنا کھانااوریانی حچوڑ دے (صحیح البخاری، حدیث نمبر1903) ۔اس کامطلب پیسے کہ روزہ کی اصل برائیوں سے بچنا ہے۔ جوشخص برائیوں کو نہ چھوڑ ہےاور قتی طور پر صرف کھانااورپینا جھوڑ دے۔اس نے گو یاعلامتی عمل پراکتفا کیااوراصلی عمل سے غافل رہا۔ایسا بےروح عمل خدا کے یہاں اس قابل ہے کہوہ رد کردیاجائے۔

# خدا کی بادشاہت

بائبل کے عہدنامہ جدید میں حضرت مسیح نے اپنے حواریوں کو ایک تعلیم دعا کے انداز میں اس طرح دی ہے — پس تم اس طرح دعا کیا کرو کہ اے ہمارے باپ تو جو آسمان پر ہے ، تیرانام پاک مانا جائے ، تیری بادشاہی آئے ، تیری مرضی جیسی آسمان پریوری ہوتی ہے ، زمین پر بھی ہو:

This is how you should pray: 'Our Father in heaven, hallowed be your name, your kingdom come, your will be done, on earth as it is in heaven.' (Matthew, 6:9-10)

اس کا مطلب بینہیں ہے کہ خداکی بادشاہی جس طرح آسانوں میں قائم ہے، اسی طرح ہم کو یہ کرنا ہے کہ لڑ کراس دنیا میں خداکی بادشاہی کو بھی قائم کریں۔اس میں دراصل خداکی اس اسکیم کو بتایا گیا ہے، جس کے تحت اس نے دنیا کی تخلیق کی۔ یعنی خدا تمام عالم کا مطلق حاکم ہے، تمام عالم میں اس کا حکم کلی طور پر قائم ہے۔لیکن انسانی دنیا میں اس نے وقتی طور پر انسان کو آزادی دے رکھی ہے۔ ایک وقت آئے گا، جب کہ یہ آزادی ختم ہوجائے گی، اور انسانی دنیا بھی اسی طرح براہ راست طور پر خدا کے حکم کے تحت آجائے گی، جس طرح بقیہ دنیا ہے۔

استخلیقی منصوبہ کو قرآن میں اس طرح بیان کیا گیاہے: لوگوں نے اللہ کی قدر نہ کی جیسا کہ اس کی قدر کرنے کا حق ہے۔ کی قدر کرنے کا حق ہے۔اورز مین ساری اس کی مٹھی میں ہوگی قیامت کے دن اور تمام آسمان لیٹے ہوں گے اس کے داہنے ہاتھ میں۔وہ پاک اور بر ترہے اس شرک سے جو یہ لوگ کرتے ہیں (39:67)۔

اس آیت کی تشریح ایک حدیث رسول میں اس طرح آئی ہے: یَقْبِضُ اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى اللهُ رَبَارَكَ وَتَعَالَى اللهُ رَبَارَكَ وَتَعَالَى اللهُ رَبَارَكَ وَتَعَالَى اللهُ وَمَالُوكَ اللهُ وَيَطُوي السَّمَاء بِيَمِينِهِ ثُمَّ يَقُولُ: أَنَّا الْمَلِكُ أَيْنَ مُلُوكُ الْأَرْضِ؟ (صحیح مسلم، عدیث نمبر 2787) \_ یعنی، الله تعالی قیامت کے دن زمین کومٹی میں لے لے گا، اور آسمان کواپنے داستے ہاتھ میں لیپیٹ کررکھ لے گا، اور کیے گا کہ میں بادشاہ ہوں، زمین کے بادشاہ کہاں ہیں۔

منصوبۂ تخلیق کی روشی میں انسان کے لیے حقیقت پسندا نہ رویہ صرف ایک ہے، یعنی وہ اپنے آپ کو اللہ رب العالمین کے سامنے سرینڈر ( surrender ) کرے۔ وہ بظاہر بااختیار ہونے کے باوجود اللہ کی اس دنیا میں تواضع کے ساتھ زندگی گزارے۔

### قربت خداوندی

قرآن كى سورة العلق ميں ايك آيت ان الفاظ ميں آئى ہے: وَاللّٰهِ مُنْ وَاقْتَرِ بُ (19:96) \_ يعنى ، سجده كراور ميرے قريب ، موجا۔

بندہ اورخدا کے درمیان قربت کی یہ بات ایک حدیث رسول میں ان الفاظ میں آئی ہے: اُقَّرِ بُ مَا یَکُونُ الْعَبْدُ مِنْ رَبِّهِ وَهُوَ سَاجِدٌ (صحیح مسلم، حدیث نمبر 482) \_ یعنی، انسان اپنے رب سے سب سے زیادہ قریب اس وقت ہوتا ہے، جب کہ وہ سجدے میں ہو۔

بندہ اور خدا کے درمیان قربت کی یہ بات بائبل میں بھی آئی ہے۔عہد نامہ قدیم کے بارے میں زبور میں حضرت داؤد کی زبان ہے آیا ہے — لیکن میرے لیے یہی بھلا ہے کہ میں خدا کی نز دیکی حاصل کروں، میں نے خداوند کواپنی پناہ گاہ بنالیا ہے:

But it is good for me to draw near to God: I have put my trust in the Lord God. (Psalm, 73:28)

سورہ العلق کی آیت اور صحیح مسلم کی حدیث میں سجدہ کا لفظ علامتی معنی میں ہے ، نہ کہ حقیقی معنی میں ہے ، نہ کہ حقیقی معنی میں ہے ۔ نہ کہ حقیقت کے میں ہے ۔ یہ پر دگی اپنی حقیقت کے میں سجدہ کی اصل حقیقت کا مل سپر دگی کی ایک خارجی اعتبار سے ایک داخلی کیفیت ہے ۔ معروف سجدہ اللہ کے لیے اسی داخلی سپر دگی کی ایک خارجی علامت ہے ۔ وہی سجدہ سجدہ ہے ، جس میں یہ حقیقت پائی جائے ۔ جو سجدہ اس حقیقت سے خالی ہووہ صرف ایک لیے ایک لیک زندہ تجربہ۔

جب ایک شخص نما زادا کرتا ہے تو آخر میں وہ اپنی پیشانی زمین پرر کھ دیتا ہے، جس کو سجدہ کہا جا تا ہے۔ مگر نمازی اسس سجدے سے پہلے اور بہت سے افعال کرتا ہے۔ یہ تمام افعال دراصل پری سجدہ (pre-sajdah) کی حیثیت رکھتے ہیں۔ سجدے سے پہلے کیے جانے والے افعال گویا سجدہ کی تیاری ہیں، اور سجدہ اس تیاری کا نقطۂ انتہا۔

### محبت كانذرانه

قرآن کی ایک آیت ہے جس کا ترجمہ یہ ہے: اور بعض انسان وہ بیں جواللہ کے سوا دوسروں کو اس کے برابر ٹھم راتے ہیں۔ان سے ایسی محبت کرتے ہیں جیسی محبت اللہ سے کرنا چاہیے۔اور جو ایمان والے ہیں وہ اللہ ہی سے سب سے زیادہ محبت کرتے ہیں (2:165)۔

آدمی اپنی فطرت اور اپنے حالات کے لحاظ سے ایک الیں مخلوق ہے جو ہمیشہ خارجی سہارا چاہتا ہے، ایک الیسی ہستی جو اس کی کمیوں کی تلافی کرے، اور اس کے لیے اعتماد ولقین کی بنیاد ہو۔ کسی کو اس حیثیت سے اپنی زندگی میں شامل کرنااس کو معبود بنا نا ہے۔ جب آدمی کسی ہستی کو اپنا معبود بنا تا ہے تو اس کے بعد لازمی طور پر ایسا ہوتا ہے کہ آدمی کی محبت اور عقیدت کے جذبات اس کے لیے خاص ہو جاتے ہیں۔ آدمی عین اپنی فطرت کے لحاظ سے مجبور ہے کہ وہ کسی سے حب شدید کرے اور جس سے کوئی شخص حب شدید کرے اور جس سے کوئی شخص حب شدید کرے وہ کسی سے حب شدید کرے وہ کسی سے کوئی شخص حب شدید کرے وہ کے اس کے ایک معبود ہے۔

موجودہ دنیا میں چوں کہ خدانظر نہیں آتااس لیے ظاہر پرست انسان عام طور پرنظر آنے والی ہستیوں میں سے کسی ہستی کوہ مقام دے دیتا ہے جودراصل خدا کو دینا چاہیے۔ یہ ہستیاں اکثر وہ سردار یا پیشوا ہوتے ہیں، جن کوآ دمی "بڑا" سمجھ لیتا ہے اور پھر وہ دھیر ہے دھیر ہوگوں کی تو جہات کامر کزبن جاتے ہیں۔ لوگ اس طرح ان کے گرویدہ ہوجاتے ہیں جیسا گرویدہ آخییں صرف خدا کا ہونا چاہیے۔ آدمی کی فطرت کا خلاجو حقیقتاً اس لیے تھا کہ اس کو خدا سے پُر کیا جائے وہاں کسی غیر خدا کو بٹھالیا جاتا ہے۔ انسان کے پاس کسی کو دینے کے لیے جوسب سے بڑی چیز ہے وہ محبت ہے۔ ایسی حالت میں یہ کوئی چیز پیش کرے ۔ محبت سے کم کوئی چیز نہو خدا قبول کرتا اور نہ سی انسان کے لیے جائز ہے کہ وہ کی کوئی چیز بیش کرے ۔ محبت سے کم کوئی چیز نہو خدا قبول کرتا اور نہ سی انسان کے لیے جائز ہے کہ وہ خدا کے حضور میں محبت سے کم کسی چیز کا ندرانہ پیش کرے ۔ اپنی چیز وں میں سے کم ترکسی چیز کا ہدیے خدا کو پیش کرنا صرف اس بات کا شبوت ہے کہ آدمی نے خدا کواس کے جلال و کمال کے ساتھ پایا ہی نہیں۔

### الله سے ُحبِّ شدید

قرآن میں بتایا گیا ہے کہ حبِّ شدید کاحق دار صرف اللہ تعالیٰ ہے۔ قرآن کی اس آیت کا ترجمہ ہے۔ پچھلوگ ایسے ہیں، جواللہ کے سوا دوسروں کو اس کے برابر (نِلہ ) ٹھہراتے ہیں، وہ ان سے ایسی محبت رکھتے ہیں، جیسی اللہ سے رکھنا چاہیے ۔اور جواہل ایمان ہیں، وہ سب سے زیادہ اللہ سے محبت رکھنے والے ہیں۔اوراگریے ظالم اس وقت کودیکھ لیں جب کہ وہ عذاب سے دو چار ہوں گے تو وہ سمجھے لیتے ہیں کہ زورسارا کا سارااللہ کا سے اور اللہ بڑا عذاب دینے والا سے ۔ (2:165)

محبت کا مطلب گہر اقلبی تعلق (strong affection) ہے۔ محبت کا یہ گہر اتعلق صرف اللہ سے مطلوب ہے۔ مذکورہ آیت سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ اللہ سے حبّ شدید کا راز کیا ہے۔ اللہ کے ساتھ حبّ شدید بلا شبہ ایمان کا اعلیٰ ترین درجہ ہے۔ یہ درجہ صرف اس انسان کو ملتا ہے۔ جواس حقیقت کو شعوری طویر دریافت کرے کہ قوت صرف اللہ کے ہاتھ ہیں ہے۔ اللّٰہ کا مل معنوں ہیں صاحب قوت (All-Powerful) ہیں اور دوسرے تمام لوگ بشمول انبیاء اور اکا برکامل معنوں میں بے قوت (all-powerful) ہیں۔ یہی وہ دریافت ہے جس سے سی آدمی کے اندر اللہ کے لیے وہ کیفیت پیدا ہوتی ہے جس کوحب شدید کہا گیا ہے۔

محبت کا تعلق ہمیشہ اسباب محبت سے ہوتا ہے۔ کسی انسان کے اندر اللہ کے لیے حبّ شدید صرف اس وقت پیدا ہوتا ہے جب کہ اس کے ذہن میں اس کے لیے گہرا سبب ( reason موجود ہو۔ اس حقیقت کا زندہ شعور کہ قوت ساری کی ساری صرف ایک اللہ کے ہاتھ میں ہے۔ یہی وہ گہرا سبب ہے۔ جو کسی انسان کے اندر اللہ کے لیے حبّ شدید کا چشمہ جاری کرتا ہے۔ مزید یہ کہ نفسیاتی اعتبار سے قوت کوئی قابل تقسیم چیز نہیں۔ ادنی درجے میں بھی اگر کسی اور کے لیے قوت کو مان لیا جائے تو اللہ کے لیے حبّ شدید کا خاتمہ ہوجائے گا ، خواہ یہ دوسر اشخص سیاسی معنوں میں صاحب قوت ہویا باعتبار دولت صاحب قوت ہویا اخروی نجات کا اختیار رکھتا ہو۔

اس آیت میں نِد کا لفظ آیا ہے۔اس کالفظی مطلب ہے مثل ، ہم پلہ اور شریک ، وغیرہ ۔اس

آیت میں بِدِّ کالفظ اس معنی میں استعال ہوا ہے کہ قوت کے اعتبار سے کسی کوادنی — در ہے میں بھی اللہ کے برابر نہ مجھا جائے ۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اس معاملے میں بے حد حساس تھے۔ ایک بار ایک صحابی نے آپ کو مخاطب کرتے ہوئے کہا: مَا شَاءَ اللّٰهُ وَشِئْتَ (جو الله چاہے اور جو آپ چاہیں) ۔ یہ سنتے ہی آپ کے چہرے کا رنگ بدل گیا۔ آپ نے ختی کے لہجے میں کہا: جَعَلْتَنِي لِلّٰهِ عَدْلًا (کیا تم نے مجھ کو اللہ کے برابر کر دیا) تم کواس طرح کہنا چاہیے: مَا شَاءَ اللّٰهُ وَحٰدَهُ (وہی ہوگا جو صرف ایک اللہ عاہے) مسندا حمد مدیث نمبر 2561۔

اسی طرح ایک صحافی نے تقریر کرتے ہوئے کہا: مَنْ یُطِعِ اللّٰه وَرَسُولَهُ فَقَدْرَشَدَ. وَمَنْ یَعْصِهِ مَا فَقَدْ غَوَی (جَوْخُص اللّٰداوراس کے رسول کی اطاعت کرے، وہ راہ راست پر ہے اور جوان دونوں کی اطاعت نہ کرے وہ بھٹکا ہوا ہے)۔ آپ نے بین کر فرمایا: بِئْسَ الْحَطِیبُ أَنْتَ (توقوم کا براخطیب ہے) صحیح مسلم، حدیث نمبر 870۔ آپ نے بین نہیں فرمایا کہ اللّٰداوررسول دونوں کو ایک ضمیر براخطیب ہے) صحیح مسلم، حدیث نمبر 870۔ آپ نے بین نہیں فرمایا کہ اللّٰداوررسول دونوں کو ایک ضمیر (pronoun) میں جمع کرکے ہمسری پیدا کی جائے۔ اس سے معلوم ہوا کہ تدسے مرادصرف مخصوص نام نہیں ہے بلکہ اس میں ہروہ عمل اور فکر شامل ہے جس سے ادنی در جے میں بھی اللّٰد کی ہمسری کا شائنہ بیدا ہوتا ہو جتی کہ مذکورہ احادیث کے مطابق ، اس معاملہ میں نود پیغمبر کا بھی کوئی استثنا نہیں۔

رسول الله صلی الله علیه وسلم ہراعتبار سے اسوہ بیں۔مذکورہ روایات سے اس معاملے میں آپ کا اسوہ معلوم ہوتا ہے۔ اس معاملے میں ایک مومن کو اتنا شدید ہونا چاہیے کہ وہ الله اور بندہ جی کہ الله اور رسول کے درمیان ضمیر کی شرکت کو بھی گوارا نہ کرے ۔ الله تعالی کویہ بات اتنی زیادہ ناپسند ہے کہ اسی پر آدمی کی جنت اور جہنم کا فیصلہ ہونے والا ہے۔ چنا نچہ ایک روایت میں یہ الفاظ آئے ہیں: مَن جَعَلَ لِلّٰهِ نِدًّا، جَعَلَهُ اللّٰهُ فِي النّارِ (مسنداحمہ، حدیث نمبر 3811) ۔ یعنی جو شخص کسی کو الله کا ہمسر بنائے ، الله اس کو آگ میں ڈال دے گا۔ حقیقت یہ ہے کہ الله سے حبِ شدید ایمان کا اعلی ترین درجہ ہے ۔ لیکن الله سے حبِ شدید کی توفیق صرف اس انسان کو ملتی ہے، جو اس شعور میں جینے والا ہو کہ قوت اور اختیار تمام ترصرف ایک اللہ کے ہے ، الله کے سواجو مخلوقات ہیں ، ان کے پاس عجز کے سوا اور اختیار تمام ترصرف ایک اللہ کے لیے ہے ، الله کے سواجو مخلوقات ہیں ، ان کے پاس عجز کے سوا اور اختیار تمام ترصرف ایک اللہ کے لیے ہے ، الله کے سواجو مخلوقات ہیں ، ان کے پاس عجز کے سوا اور اختیار تمام ترصرف ایک اللہ کے بیے ، الله کے سواجو مخلوقات ہیں ، ان کے پاس عجز کے سوا اور اختیار تمام ترصرف ایک اللہ کے بیے ، الله کے سوا اور کی نے مورف ایک اللہ کے بیے ، الله کے سواجو مخلوقات ہیں ، ان کے پاس عجز کے سوا اور اختیار تمام ترصرف ایک الله کا پیغمبر۔

## رسول كوماننا

احد کی جنگ میں جب ایک غلطی سے مسلمانوں کوشکست ہوئی تولوگ ادھرادھر منتشر ہوگئے۔
تاہم رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم انتہائی عزم وتوکل کے ساتھ اپنی جگہ قائم رہے۔ آپ کے ساتھ پندرہ
افراد بھی تیروں اور تلواروں کی بارش میں جے رہے۔ اس وقت ایک مشرک عبداللہ بن قمیہ نے آپ
پر پتھر سے حملہ کیا۔ یہ دیکھ کر آپ کے ساتھیوں میں سے حضرت مصعب بن عمیراس کی طرف بڑھے۔
دونوں میں جنگ ہوئی عبداللہ بن قمیہ نے حضرت مصعب بن عمیر کوقتل کر دیا۔ اس نے سمجھا کہ یہ
خودرسول اللہ تھے، اور اس نے آپ کو اپنی تلوار سے بلاک کر دیا ہے۔ چنا خچہ وہ یہ کہنے لگا: قَتَلْتُ
مُحدَدًدًا ( میں نے حمد کوقتل کر دیا)۔ یہ جبر چھیلی تو مسلمانوں میں سے جولوگ ادھرادھر بکھر گئے تھے، وہ
کبھی اس سے متاثر ہوئے ( سیرت ابن ہشام ، جلد 2، صفح 87- 73)۔

حضرت عبدالله بن عباس کی ایک طویل روایت ہے۔ اس میں یہ الفاظ آئے ہیں پھواہل نفاق نے کہا کہ اگر محمد قتل کردیے گئے ہیں تواب پہلے دین میں شامل ہوجاؤ۔ اس موقع پر سچاہل ایمان نے کہا کہ اگر محمد قتل کردیے گئے نیس تواب سے انس بن نضر نے کہا: یَا قَوْم إِنْ کَانَ مُحَمَّدٌ قَلْد قُتِلَ، فَإِنَّ فَإِنَّ كَانَ مُحَمَّدٌ قَلْد قُتِلَ، فَإِنَّ مَن مُحَمَّدٌ لَهُ لَا عَلَى مُحَمَّدٌ لَا تاریخ الطبری، جلد 2، صفحہ 250) ۔ یعنی، اے لوگو، اگر محمد قتل کردیے گئے ہیں تو محمد کارب توقتل نہیں ہوا۔

حضرت ثابت بن الدحداحه نے کہا: إِنْ کَانَ مُحَمّدٌ قَدْ قُتِلَ فَإِنّ اللهَ حَيّ لَا يَمُوتُ! فَقَاتِلُوا عَنْ دِينِكُمْ، فَإِنّ اللهَ مُظْهِرُ كُمْ وَنَاصِرُ كُمْ (مغازی الواقدی ، جلد 1، صفحه 281) ۔ یعنی، اگر محمد قتل کرو، الله تم لوگوں کا ہے۔ اگر محمد قتل کرو، الله تم لوگوں کا ہے۔ ایک روایت کے مطابق ایک انصاری نے کہا: إِنْ کَانَ مُحَمَّدٌ قَدْ قُتِلَ فَقَدْ بَلَغَ ، فَقَاتِلُوا عَنْ دِينِكُمْ (اگر محمد قتل کرویے گئے ہیں تو وہ اپنادین پہنچا چھے تواب تم اس دین کے لیے لڑو) ۔ اس پس منظر میں قرآن کی ہے آیت اتری:

وَما هُحَةً لَّهُ إِلاَّ رَسُولٌ قَلُ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِ الرُّسُلُ أَفَإِنْ مات أَوْ قُتِلَ انْقَلَبْتُمْ على أَعْقابِكُمْ وَمَنْ يَنْقَلِبْ على عَقِبَيْهِ فَلَنْ يَضُرَّ الله شَيْئاً وَسَيَجْزِى الله أَعْقابِكُمْ وَمَنْ يَنْقَلِبْ على عَقِبَيْهِ فَلَنْ يَضُرَّ الله شَيْئاً وَسَيَجْزِى الله الشَّاكِدِينَ (144) [2] ويعنى محمد توصرف ايك رسول بيس ان سے پہلے بهت سے رسول گزر چکے بیس پھر کیا اگروہ مرجائیں یا قتل کردیے جائیں توتم الے پاؤں پھر جاؤ گے۔ اور جو شخص الے پاؤں پھر جائے تو وہ ہر گز اللّٰد کا کی کھن ہیں بگاڑے گا، اور اللّٰه شکر گزاروں کو بدله عطافر مائے گا۔

( دلائل النبوة لليههقي ،جلد2،صفحه 249) \_

کی اللہ علیہ وصلی اللہ علیہ وسلم کواس حیثیت سے پہچا نتے ہیں کہ انھوں نے دنیا کو فتح کیا۔ کچھلوگ وہ ہیں جو آپ کواس حیثیت سے پہچا نتے ہیں کہ آپ نے لوگوں کواللہ کی طرف بلایا ۔ حقیقی مومن وہ ہے جو محمد صلی اللہ علیہ وسلم کوشاہد، مبشر اور نذیر کے روپ میں پہچانے ۔ جولوگ آپ کوفاتح کے روپ میں پہچانیں ان کی پہچان صرف مؤرخ کی پہچان ہے، نہ کہ مومن کی پہچان۔

# فقدان معرفت كادور

ایک لمی روایت حدیث کی مختلف کتابول میں آئی ہے، جس میں بعد کے زمانے کی پیشین گوئی کی گئی ہے۔ اس کا ایک جزءیہ ہے: وَیُقَالُ لِلرَّ جُلِ: مَا أَغْفَلَهُ وَمَا أَظْرَفَهُ وَمَا أَظْرَفَهُ وَمَا أَجْلَدَهُ، وَمَا فِي قَلْبِهِ مِثْقَالُ حَبَّةِ خَرْ دَلٍ مِنْ إِیمَانٍ (صحیح البخاری، حدیث نمبر 6497 : حی مسلم، حدیث نمبر (143) یعنی کسی شخص می متعلق کہا جائے گا کہ کتنا عقلمند ہے، کتنا بلند حوصلہ ہے اور کتنا بہا در ہے ۔ حالا نکہ اس کے دل میں رائی برابر بھی ایمان نہیں ہوگا۔

## اطاعت رسول

رسول الله صلى الله عليه وسلم كزمانے كاايك سبق آموز وا قعه اسلامى تاریخ كى كتابوں ميں ان الفاظ ميں ذكر كيا گياہے۔حضرت ابوقياده بيان كرتے ہيں:

بعث رسول الله جَيْشَ الأُمُرَاءِ، فَقَالَ: عَلَيْكُمْ زَيْدُ بْنُ حَارِثَةً ، فان اصيب فجعفر ابن أَبِي طَالِبٍ ، فَإِنْ أُصِيب جَعْفَرٌ فَعَبْدُ اللّهِ بْنُ رَوَاحَةً ، فَوَثَبَ جَعْفَرٌ فَقَالَ: يَا ابن أَبِي طَالِبٍ ، فَإِنْ أُصِيب جَعْفَرٌ فَعَبْدُ اللّهِ بْنُ رَوَاحَةً ، فَوَثَبَ جَعْفَرٌ فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللّهُ عَلَي اللّهُ عَلَي اللّهُ عَلَي اللّهُ عَلَي اللّهُ عَلَي اللّهُ عَلَي اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَي اللهُ عَلَي اللهُ عَلَي اللهُ عَلَي اللهُ عَلَي اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَي اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَي اللهُ عَلَي اللهُ عَلَي اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ ال

مومن فرشتہ نہیں ہوتا۔ مومن بھی دوسرے انسانوں کی طرح ایک انسان ہوتا ہے۔ اس کے باوجود مومن اورغیر مومن انسان میں بہت بڑا فرق ہے۔ وہ فرق یہ ہے کہ غیر مومن کے دل میں کوئی غلط خیال یا انحراف کی بات آجائے تو اس کے بعد وہ رکنا نہیں جانتا۔ وہ اپنے اسی خیال پر چل پڑتا ہے ، خواہ اس کی غلطی اس پر کتنی ہی زیادہ واضح کی جائے۔ وہ دلیل کی پیروی نہیں کرتا ، بلکہ اپنی خواہش کی پیروی کرتا ہے۔

اس کے برعکس، سپچمون کا حال بیہ وتا ہے کہ جب اس کواس کی غلطی پرٹو کا جائے اور اس کے افراس کے افران پر اسے متنبہ کیا جائے تو وہ فوراً رک جاتا ہے۔ وہ اپنے خیال کو اپنا عمل نہیں بناتا۔ وہ اپنی رائے پر اصرار نہیں کرتا۔ وہ ہر وقت اپنی اصلاح کے لیے تیار رہتا ہے، خواہ اصلاح کی خاطراس کو اپنی خواہ ش کے خلاف چلنا پڑے ۔۔۔ مومن حق کا یابند ہوتا ہے اور غیر مومن صرف اپنے نفس کا یابند۔

# قومی بےعزتی یامحبت رسول

مولانامحمود حسن دیوبندی (وفات 1920) دارالعلوم دیوبند میں شیخ الحدیث تھے۔ ایک بار جب وہ صحیح بخاری کا درس دے رہے تھے۔ایک حدیث کی تشریح کے دوران انھوں نے اس بات کا ذکر کیا کہ مسلمان رسول کی بے حرمتی کے نام پر سخت مشتعل ہوجاتے ہیں۔ اس کا سبب بتاتے ہوئے انھوں نے کہا کہ رسول کی بے حرمتی یا شبکی جومسلمانوں کے لیے نا قابلِ برداشت بن جاتی ہوئے انھوں نے کہا کہ رسول کی محبت تو نہیں ہوسکتی ۔در حقیقت رسول کی شبکی میں اپنی شبکی کا غیر شعوری احساس پوشیدہ ہوتا ہے۔مسلمانوں کی خودی اورانانیت مجروح ہوتی ہے،ہم جس کو اپنا پیغمبر اور رسول مانے ہیں ہے اس کی ابانت نہیں کر سکتے۔ چوٹ در حقیقت اپنی اسی "ہم" پر پڑتی ہے، لیکن مغالط یہ موتا ہے کہ پیغمبر صلی اللہ علیہ وسلم کی محبت نے انتقام پر آمادہ کیا ہے، نفس کا یہ دھو کہ ہے۔ (احاطہ دارالعلوم میں بیتے ہوئے دن ازمولانا مناظر احسن گیلانی ،صفحہ 155۔153)

اصل یہ ہے کہ مسلمانوں نے شعوری یا غیر شعوری طور پررسول کو اپنا تو می فخر بنارکھا ہے۔اس لیے جب کوئی شخص کوئی الیسی بات کے جو مسلمانوں کے نزد یک رسول کی ابانت کے ہم عنی ہوتو وہ اس کو اپنی قو می لیے جن سے بیں۔اور قو می لیے جن سے بیں۔اور فو می لیے جن سے بیں۔اور وہ ہنگا ہے کر نے لگتے ہیں۔اور میں مگراس سے کے رد عمل کا تعلق نہ اسلام سے ہواور نہ عقل سے ۔اسلام سے وہ ہنگا ہے کر نے لگتے ہیں۔ مگراس سے کہ اسلام میں دعوت کی تعلیم دی گئی ہے، یعنی کوئی شخص منفی بات ہو لے تب ہوں اس کا تعلق اس کے نہیں ہے کہ اسلام میں دعوت کی تعلیم دی گئی ہے، یعنی کوئی شخص منفی بات ہو لے تب کور شمی اس کو ایسانسان محجنا چا ہیں جو بھائی سے لیے خبر ہو۔ چنا نچ یہ ہماری ذمہ داری بنتی ہے کہ ایسے انسان کور شمین سے کہ اس کے سامنے دین میں کا پیغام پر امن انداز میں رکھا جائے ۔اور اس قسم کار دی منسوخ نہیں کر سکتے ۔اس کے اہانت جیسے واقعات کا خاتمہ بھی ان کے لیے ممکن نہیں ۔ اِس طرح کے منسوخ نہیں کر سکتے ۔اس لیے اہانت جیسے واقعات کا خاتمہ بھی ان کے لیے ممکن نہیں ۔ اِس طرح کے معاسلے میں مسلمانوں کے لیے کرنے کا کام صرف یہ ہے کہ وہ غضہ اور نفرت میں مبتلانہ ہوں، بلکہ وہ ایسے معاسلے میں مسلمانوں کے لیے کرنے کا کام صرف یہ ہے کہ وہ غضہ اور نفرت میں مبتلانہ ہوں، بلکہ وہ ایسے لوگوں کے ق میں بدایت کی دعا کریں اور پُر امن اندازی میں حکمت اور خیر خواہی کے ساتھ ان کو اللہ کا پہنچا ہیہ ہے گئیں۔

# متعصّبانه طرزِفكر

پیغمبرِ اسلام صلی الله علیه وسلم کی ایک حدیث ان الفاظ میں آئی ہے۔حضرت ابودرداء روایت کرتے بیں،رسول الله صلی الله علیه وسلم نے فرمایا: حُبُّكَ الشَّنِيءَيُعْمِي وَيُصِمَّ (مسنداحمد،حدیث نمبر 21694) ۔ یعنی کسی چیز کی محبت تم کواند هااور بہرا بنادیتی ہے۔

اس حدیث میں کتب سے مرادسادہ طور پر صرف محبت نہیں ہے، بلکہ اس سے مراد غلوآ میز محبت ہے، نہ ہے۔ اس حدیث میں کتب کے جس غیر مطلوب نتیج کاذکر ہے، اس کا تعلق غلوآ میز محبت سے ہے، نہ کہ صرف محبت سے ۔ غلوآ میز محبت آدمی کے اندر جوغیر مطلوب صفت پیدا کرتی ہے، وہ وہ ہی چیز ہے جس کو متعصّبا نہ فکر (biased thinking) کہا جاتا ہے۔ یہی متعصّبا نہ فکر ہے، جو آدمی کو کسی چیز کے بارے میں اندھا اور بہر ابنادیتی ہے۔ مثلاً موجودہ زمانے میں قوم پرستی اس کا ایک ظاہرہ ہے۔ کو بارے میں اندھا اور بہر ابنادیتی ہے۔ مثلاً موجودہ زمانے میں قوم پرستی اس کا ایک ظاہرہ ہے۔ لوگوں کا حال ہے ہے کہ جب اپنی کمیونٹی اور دوسری کمیونٹی کا کوئی معاملہ پیش آجائے تو وہ اپنی کمیونٹی کی غلطی سمجھ نہیں پاتے ۔ ان کاذبن یہ بن جاتا ہے کہ میں ہر حال میں اپنی کمیونٹی کے ساتھ ہوں ، خواہ وہ صحیح مور باغلط (my community, right or wrong)۔

اس متعصبانہ طرز فکر کے بیک وقت دونقصان بیں۔ایک یہ کہ خود آدمی کے اندرابدی طور پرمنفی سوج (negative thinking) پیدا ہوجاتی ہے۔وہ اس صلاحیت سے محروم ہوجاتا ہے کہ وہ چیزوں کو غیر جانبدارانہ انداز (impartial way) میں دیور سکے۔دوسر انقصان یہ ہے کہ وہ خودا پنی کمیونی کے غیر جانبدارانہ انداز (impartial way) میں دیور سکے۔دوسر انقصان یہ ہے کہ وہ خودا پنی کمیونی کے لیے ایک براقائد بن جاتا ہے۔اختلافی معاملات میں وہ اپنی کمیونی کو صحیح رہنمائی نہیں دے پاتا۔ متعصبانہ طرز فکر ہر حال میں ایک تباہ کن طرز فکر ہے۔ایسا آدمی اس سے محروم ہوجاتا ہے کہ وہ دنیا میں اس صالح فکری غذا کو لے سکے جواس کے خالق نے اس کے لیے مہیا کر رکھا ہے، اور جس کو قرآن میں رزقِ رب کہا گیا ہے۔ رزقِ رب کا حصول اس دنیا میں ربیانی شخصیت کی تعمیر کے لیے ضروری ہے،لیکن اپنے اندرر بیانی شخصیت کی تعمیر کے لیے ضروری ہے،لیکن اپنے اندرر بیانی شخصیت کی تعمیر کی سعادت صرف اس شخص کوملتی ہے،جس کے اندر مثروری ہے،لیکن اپنے اندرر بیانی شخصیت کی تعمیر کی سعادت صرف اس شخص کوملتی ہے،جس کے اندر

# انسان كامقصد تخليق

انسان کی تخلیق اور زمین پراس کی آباد کاری ایک انتہائی معجزاتی واقعہ ہے۔ انسان مال کے پیٹ میں اپنی زندگی کی ابتدا کرتا ہے۔ مال کا پیٹ ایک انتہائی مکمل قسم کا کارخانہ ہے، جس میں انسان بتدری کی ابتدا کرتا ہے۔ مال کا پیٹ ایک مقررمدت کے بعدوہ مال کے پیٹ سے نکل کرزمین پر آباد ہوتا ہے۔ یہاں انسان کے لیے پہلے سے ایک موافق دنیا ، دوسر نے الفاظ میں کسٹم میڈ یونیورس آباد ہوتا ہے۔ یہاں انسان کے لیے پہلے سے ایک موافق دنیا ، دوسر نے الفاظ میں کسٹم میڈ یونیورس فردود ہوتی ہے۔ اس دنیا میں اعلی انتظام کے تحت انسان کا ڈیولپمنٹ ہوتا ہے۔ یہاں تک کہ ایک مقررمدت کے بعد انسان پرموت کا تجربہ پیش آتا ہے، جس کو قرآن میں اس طرح بیان کیا گیا ہے، ہرشخص کوموت کا مزہ چھنا ہے (3:185)۔

انسان کی اس تخلیق کا مقصد کیا ہے۔ تخلیقی پلان کے مطابق، خالق کو انسان سے کیا مطلوب ہے۔ اس کا جواب قرآن کے مطالعے سے معلوم ہوتا ہے۔ قرآن میں متعلق آیات کے الفاظ یہ ہیں: وَمَا خَلَقُتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِيَعُبُدُونِ . مَا أُدِيدُ مِنْ مُهُمْ مِنْ دِزْقِ وَمَا أُدِيدُ أَنْ يُطْعِمُونِ . إِنَّ اللَّهَ هُوَ اللَّهِ وَالْمِنْ وَالْمِنْ فَلَا اللَّهُ مُو اللَّهَ مُو اللَّهُ مُو اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِی روزی دینے والا، زورآور، زبردست ہے۔ کھلائیں۔ بیشک الله بی روزی دینے والا، زورآور، زبردست ہے۔

ان آیات کے مطالع سے معلوم ہوتا ہے کہ انسان کی تخلیق بیک طرفہ پلاننگ کے تحت ہوئی ہے۔ یہاں خدا خالق ہے، اور انسان کا درجہ مخلوق کا تخلیق کا یہ معاملہ خدا کی بیک طرفہ رزاقیت کا معاملہ ہے۔ انسان کے مقصد تخلیق کو تعجینے کے لیے سب سے زیادہ غور طلب لفظ لیتے بُدگون ہے، جس معاملہ ہے۔ انسان کے مقصد تخلیق کو تعجینے کے لیے سب سے زیادہ غور طلب لفظ لیتے بُدگون ہے، جس کی تفسیر اصلاً عبداللہ کی تفسیر این کی ہے (تفسیر مقاتل بن سلیمان، جلد 4، صفحہ 133)۔ پیقسیر اصلاً عبدال کے شاگرد ابن عباس صحافی کی ہے (المجالسہ وجواہر العلم للدینوری، اثر نمبر 225)، اس کے بعدان کے شاگرد عبار سے آیت کی مجبر تابعی نے اس کونقل کیا ہے (تفسیر البغوی، جلد 4، صفحہ 288)۔ اس اعتبار سے آیت کی پیقسیر ایک معتبر تفسیر کی حیثیت رکھتی ہے۔

اس تفسیر کے مطابق خور کیا جائے ، تو یہ کہنا تھے ہوگا کہ انسان کی تخلیق کامقصد اصلاً یہ ہے کہ وہ اپنے رب کی معرفت حاصل کرے۔ کا کنات میں سب کچھ تھا، کیکن خود شعوری کا ظاہرہ (phenomena) موجود نہ تھا۔ خالق نے چاہا کہ یہاں ایک ایسی مخلوق پیدا ہو، جوشعور کی صلاحیت رکھنے والی ہو۔ انسان کی ساخت اس تفسیر کی تائید کرتی ہے۔ کیوں کہ انسان کوجن صلاحیتوں کے ساتھ پیدا کیا گیا ہے ، وہ اس تفسیر کے ساتھ پیدا کیا گیا ہے ، وہ اس تفسیر کے ساتھ پوری طرح مطابقت رکھتا ہے۔

انسان کی شخصیت کا مطالعہ کرنے سے ایسا معلوم ہوتا ہے کہ انسان کا ماڈل اسی مقصد کے مطابق بنایا گیا ہے۔ انسان گویااس بات کی پوری صلاحیت رکھتا (well equipped) ہے کہ وہ ایسے خالق کو دریافت کرے۔خالق کی دریافت کے سواانسان کا کوئی اور مقصد وجود نہیں۔

قرآن کی اسس آیت پر مزید غور کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ غالباً اللہ رب العالمین کویہ مطلوب تھا کہ کائنات میں ایک السی مخلوق ہو، جوسیف ڈسکوری (self discovery) کی سطح پر مطلوب تھا کہ کائنات میں ایک السی مخلوق ہو، جوسیف ڈسکوری (self discovery) کی سطح پر وہ کھڑا ہو ۔ یعنی ایک ایپ خالق کو دریافت کرے، اور پھر اسس خود دریافت کر دہ معرفت کی سطح پر وہ کھڑا ہو ۔ یعنی ایک ایسی مخلوق جواپنی ذاتی دریافت کی بنیاد پر یہ اعلان کرے کہ خدایا — تو خالق ہے، میں مخلوق ہوں، تو دریافت کی بنیاد پر یہ اور لا (taker) ہوں، تو واجد (Originator) ہے، اور میں پانے والا (taker) ہوں، تو واجد (created being) ہوں۔

خالق کو یہ مطلوب تھا کہ ایک ایسی مخلوق ہو، جو اسس حقیقت اعلی کوشعوری دریافت کے ذریعہ جانے۔ دوسرے الفاظ میں یہ کہ ایک ایسی مخلوق جو قادرِ مطلق خدا کے مقابلے میں شعوری طور پر اپنے عجز مطلق کی دوسری انتہا ( extent ) بنائے۔ یہی انسان کی تخلیق کا اصل مقصد ہے۔ یہ انسان کی ترقی کا آخری درجہ ہے۔ جولوگ شعوری ارتقا کے اسس در جے تک پہنچیں ، اور اسس در یافت کے مطابق ، دنیا میں زندگی گزاریں ، وہی وہ لوگ ہیں ، جوجنت میں آباد کاری کے لیے چنے جا نیس گے۔ جہاں وہ ہمیش رہیں گے۔ اسی عارف مخلوق کا نام انسان ہے ، اور دریافت خویش کے اس در جے تک پہنچنے کا نام معرفت ہے۔

### شيطان كامقابله

قرآن میں آدم اور ابلیس کا قصہ کسی قدر تفصیل کے ساتھ بتایا گیاہے۔اس کے مطابق ، یہوا کہ شیطان آغاز ہی میں انسان کا قیمن بن گیا۔اس نے اعلان کیا کہ میں انسان کو بہکاؤں گااور اس کو جنت کے راستے سے دور کر دول گا۔اللہ تعالی نے شیطان کو آزادی دے دی الیکن اسی کے ساتھ یہ فرمایا : إِنَّ عِبَادِی لَیْسَ لَکَ عَلَیْهِمُ سُلُطَانُ (15:42) ۔ یعنی ، جومیرے بندے ہیں ،ان پر تیرا کوئی زور نہیں عِبادِی لَیْسَ لَکَ عَلَیْهِمُ سُلُطانُ کا مطلب کیا ہے۔اس سلسلے میں مفسرین کی رائے کا خلاصہ ان الفاظ میں بیان کیا گیا ہے : إِنَّ عِبَادِی آلْمُؤْمِنِینَ لَا قُوَةَ عَلَیْهِمْ فِی إِضْلَلِهِمْ (صفوۃ التفاسیر للصابونی ، علی بیان کیا گیا ہے ۔ آپ سلسلے میں بیان کیا گیا ہے ۔ آپ میرے مومن بندوں کو گمراہ کرسکو۔

یہاں یہ سوال ہے کہ مومن بندے کس طرح شیطان کے وسوسہ اور تزئین سے محفوظ رہیں گے۔ یہ کوئی پر اسرار معاملہ نہیں۔ اس کا تعلق دراصل اہل ایمان کی ذہنی بیداری سے ہے۔ اسی ذہنی بیداری (intellectual awakening) کا نتیجہ ہوتا ہے کہ وہ شیطان کے وسوسہ اور تزئین کوفوراً پہچان لیتا ہے اور اس کوڈی فیوز کر کے اس کو لیتا ہے۔ قرآن میں ہے کہ جولوگ تقوی والے ہیں جب کہ بھولوگ تقوی والے ہیں جب کہ بھولوگ تقوی والے ہیں اور پھر اسی وقت جب کہ بھی شیطان کے اثر سے کوئی برا خیال انھیں چھوجا تا ہے تو وہ فوراً چونک پڑتے ہیں اور پھر اسی وقت ان کوسوجھ آجاتی ہے (7:201)۔

ڈی فیوز (defuse) کالفظ اس معالے کواچھی طرح واضح کرتا ہے۔موجودہ زمانے میں جوبم بنائے جاتے ہیں۔ ان کے اندر دھا کہ خیز مادے کے علاوہ ایک باریک تارلگا ہوتا ہے۔ جس کو فیوز (fuse) کہتے ہیں۔ اس فیوز میں آگ گئے سے بم میں دھا کہ ہوتا ہے۔ پولس جب کسی بم کو ناکارہ بنانا چاہتی ہے تو وہ یہ کرتی ہے کہ مخصوص مکنیک کے ذریعے اس کے فیوز کو تکال دیتی ہے۔ اس کے بعد بم ناکارہ ہوجا تا ہے اور پھٹنے کے قابل نہیں رہتا۔ اس عمل کوڈی فیوز کرنا کہا جا تا ہے۔ اس عمل کوڈی فیوز کرد یتا ہے۔ اس طرح وہ شیطان کے بم کوڈی فیوز کرد یتا ہے۔ اس طرح وہ شیطان کے وسوسہ اور تزئین سے محفوظ رہتا ہے۔

# تزئین کیاہے

ابلیس، انسان کا دیمن ہے۔ قرآن میں بتایا گیا ہے کہ ابلیس (شیطان) نے آغاز انسانیت میں چیلنج دیا بھا کہ وہ انسانی نسل کی اکثریت کو گمراہی میں ڈال دے گا۔ اس نے کہا تھا:
قال اُرَّ اَیْتَکُ هذَا الَّذِی کَرَّ مُتَ عَلَیٰ لَمِنْ اُخْرُتَنِ إِلَی یَوْمِ الْقِیامَةِ لَاَّ حُتَنِ کَنَّ ذُرِّ یَّتَهُ وَالْقِیامَةِ لَاَّ حُتَنِ کَنَّ ذُرِّ یَتِیهُ اِللَّ قَلِیلاً (17:62) یعنی، اس نے کہا، ذراد یکھ، پیخص جس کوتو نے مجھ پرعزت دی ہے اگرتو مجھ کوقیامت کے دن تک مہلت دیتو میں تھوڑ بے لوگوں کے سوااس کی تمام اولاد کو کھا جاؤں گا۔

ابلیس کویداختیار نہیں کہ وہ انسان کے خلاف کوئی جارحانہ (aggressive) کارروائی کرے۔ ابلیس کے بس میں صرف ایک چیز ہے، اور وہ ہے انسان کے ذہن میں وسوسہ ڈالنا، انسان کوفکری اعتبار سے بہکانا۔ اس معاملے میں شیطان کاطریقہ کیا ہے۔ قرآن کے مطابق، وہ وسوسہ (الاعراف، 7:20) اور تزئین (الحجر، 15:39) کا طریقہ ہے۔ یعنی انسان کے خلاف ابلیس کی کارروائیاں ہمیشہ ذہنی سطح تزئین (الحجر، 15:39) کا طریقہ ہے۔ یعنی انسان کے خلاف ابلیس کی کارروائیاں ہمیشہ ذہنی سطح (intellectual level) پر۔اس لیے ابلیس کے فتنوں سے بچنے کے لیے انسان کوذہنی تحفظ کی ضرورت ہے، نہ کہ جسمانی تحفظ کی۔

ابلیس کاوسوسہ اور تزئین کوئی یک طرفہ معاملہ نہیں، بلکہ وہ اپنی حقیقت کے اعتبار سے، دوطرفہ (bilateral) معاملہ ہے۔ ابلیس اپنے وسوسہ اور تزئین میں اس لیے کامیاب ہوتا ہے کہ وہ انسان کے اندر ایک کمزوری تلاش کرتا ہے۔ اس کمزوری کوتلاش کرکے وہ انسان کو بذریعہ وسوسہ اور تزئین گمراہی میں ڈال دیتا ہے۔ کہا جاتا ہے کہ قانون داں (وکیل) قانون میں لوپ ہول تلاش کرکے اسس کو استعال کرتا ہے:

Lawyers always exploit the legal loopholes.

یہی طریقہ ابلیس کا ہے۔ابلیس چاہتا ہے کہ وہ انسان کی سوچ اور جذبات میں ایک لوپ ہول

تلاش کرے اور پھراس لوپ ہول کواستعال کر کے وہ انسان کوشیح راستے سے بھٹکا دے۔ Satan always exploits the loopholes of human sentiments.

مثال کے طور پر ابلیس نے آدم کو بہکانے کے لیے جوطریقہ اختیار کیا تھا،اس کا ذکر قرآن میں ان الفاظ میں کیا گیاہے:

فَوَسُوَسَ إِلَيْهِ الشَّيْطَانُ قَالَ يَا آدَمُ هَلْ أَدُلُّكَ عَلَى شَجَرَةِ الْخُلْدِ وَمُلْكِ لا يَبْلَى (20:120) يعنی، پهرشيطان نے ان کوبهايا۔اس نے کہا کہا ہے آدم، کيابيں تم کوهميشگی کا درخت بتاؤں۔اورائیں بادشاہی جس بیں بھی کمزوری نہ آئے۔ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ ابلیس نے آدم کے اندرموجودخواہش ابدیت کواستعال کرکے ان کو بہکا یا تھا۔ یہاں ظاہر ہے کہ وسوسہ ایک غیر محسوس چیز ہے۔ وسوسہ کوچھوکر یاد یکھ کرنہیں جانا جاسکتا،

وسوسہ کے شمر سے بچنے کے لیے ضروری ہے کہ آدمی اپنے عقل کو استعمال کر کے وسوسہ کو دریافت کرے۔ اس کا مطلب میہ ہے کہ انسان اپنے ذہن کو بیدارر کھے۔ اس کے بعد وہ اس قابل ہوجائے گا کہ وہ شیطان کے وسوسہ کا تجزیہ کرے اور اس طرح وہ اس سے متاثر نہ ہو۔ ایسے آدمی کی ذہنی بیداری اُس کوالیسے مواقع پر ابلیس سے محفوظ رکھنے کی ضامن بن جائے گی۔

# فطرت كاعمل

ایک صاحب سے ملاقات ہوئی۔ انھوں نے کہا کہ اس نے اپنی فیملی کے لیے کچھ نہیں کیا۔ میں نے کہا کہ جب آپ کچھ نہیں کیا۔ میں نے کہا کہ بچھ نہ کرنا سب سے بڑا کرنا ہے۔ اس لیے کہ جب آپ کچھ نہیں کرتے بیں تو فطرت کا نظام متحرک ہوجا تا ہے۔ اور فطرت کا نظام اس سے زیادہ کردیتا ہے جبتنا آپ کرتے۔ زندگی میں سب سے بڑا عامل (incentive) آپ خود نہیں ، سب سے بڑا عامل فطرت ہے۔

### برط هایے کاسبق

قرآن کی مختلف آیتوں میں بڑھا لیے کی عمر کاذکر آیا ہے۔ان میں سے ایک آیت یہ ہے: أَوَلَهُ نُعَیِّرُ كُمْ مَا یَتَنَ کُرُ فِیهِ مَنْ تَنَ کَّرَ وَجَاءَ كُمُ التَّذِیرُ (35:37) لیعنی کیا ہم نے تم کواتن عمر نددی کہ جس کو سمجھا ہو، وہ سمجھ لے۔اور تمہارے یاس ہوشیار کرنے والا آیا۔

غور کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ بڑھا لیے کی عمر گویاایک قسم کا فطری جبر (compulsion) ہے۔انسان پیدا ہونے کے بعد پہلے طاقت کا تجربہ کرتا ہے۔اس کے بعداس پر بڑھا لیے کا دور آتا ہے۔اب وہ مجبور ہوتا ہے کہا پنے ذاتی تجربے کے ذریعے بیدریافت کرے کہانسان کے اوپرایک اور طاقت ہے، جو پہلے جوانی کی عمر عطا کرتا ہے،اس کے بعداس کوبڑھا لیے کی عمر میں مبتلا کردیتا ہے۔

man cut to) پی خطری اشارہ ہے کہ انسان اپنی حقیقت کو جانے، اور مین کٹ ٹو سائز (to) سے کہ انسان اپنی حقیقت کو جانے، اور مین کٹ ٹو سائز (size) بن کر زندگی گزارے۔ وہ اس بات کور بلائز (realize) کرے کہ وہ اس دنیا کا خالق نہیں ہے۔ بلکہ ایک پیدا کرنے والے نے اس کوایک منصوبہ یہ ہے۔ بلکہ ایک پیدا کیا ہے۔ وہ منصوبہ یہ ہے کہ انسان اپنی حقیقت واقعی کودریافت کرے۔

ایک انسان جب اپنی حقیقت واقعی کو دریافت کرلیتا ہے تو وہ متواضع انسان بن جاتا ہے۔ متواضع انسان کوایک حدیث رسول میں عبدِ شکور کہا گیا ہے۔حدیث کےالفاظ یہ ہیں:

سمعتُ المُغِيرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ, يَقُولُ: إِنْ كَانَ النّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَيَقُومُ لِيُصَلِّي حَتَّى تَرِمُ قَدَمَاهُ - أَو سَاقَاهُ - فَيُقَالُ لَهُ فَيَقُولُ: أَفَلااً كُونُ عَبْدًا شَكُورًا (صحيح البخارى، عديث تمبر 1130) \_ يعنى، حضرت مغيره سے روايت ہے كہ رسول الله صلى الله عليه وسلم نما زكے ليے كھڑے ہوتے، يہاں تك كه آپ كے دونوں قدموں يا پنڈليوں عليه وسلم نما زكے ليے كھڑے ہوتے، يہاں تك كه آپ كے دونوں قدموں يا پنڈليوں على ورم آجا تا۔ آپ سے كہا گيا (كه ايساكيوں كرتے بيں؟) تو آپ نے جواب ديا: كيا عيں شكر گزار بنده نه بنوں۔

# كنفيوزن كيول

آپ لوگوں سے بات کریں، تو آپ پائیں گے کہ کوئی آدمی وضوح (clarity) کے ساتھ بات نہیں کررہا ہے۔ ہرائیک کی بات میں کنفیوزن ہے۔ ایسا کیوں ہے۔ اس کا سبب یہ ہے کہ ہر آدمی مختلف قسموں کے انسانوں کے درمیان جبیتا ہے۔ ہر آدمی مختلف افکار کے جنگل میں سانس لیتا ہے۔ یہ واقعہ ہر آدمی کو کنڈیشننگ کا کیس بنا دیتا ہے۔ اس معاملے میں آدمی کا پہلا کام یہ ہے کہ وہ اپنا فکری تجزیہ کرکے اپنے آپ کوڈی کنڈیشنڈ انسان بنائے۔ آدمی جب تک یہ کام نہیں کرے گا، وہ عملاً فکری وضوح میں جینے والانہیں بن سکتا۔

یہ ہاری اجماعی زندگی کا ایک لازمی مسئلہ ہے۔ ہر آدمی کی پہلی ضرورت یہ ہے کہ وہ چیزوں کو سارٹ آؤٹ (sort out) کرے، وہ چیزوں کو ایک دوسرے سے الگ کرے۔ وہ سفید کوسیاہ سے الگ کرے، اور سیاہ کو سفید سے الگ کرے، اور سیاہ کو سفید سے الگ کرکے پہچانے۔ ایسے ہی انسان کا نام ڈی کنڈیشنڈ انسان ہے۔ ایسا ہی انسان وہ ہے، جواس حدیث کا مصدات بنے گا، جس میں دعا کی زبان میں کہا گیا ہے: اللَّهُ مَّ أَرِ نَا اللّٰهُ مَا اللّٰهُ عَالَٰہُ مَا اللّٰهُ اللّٰهُ مَا اللّٰهُ اللّٰهُ مَا اللّٰهُ اللّٰهُ مَا اللّٰهُ

مثلاً آج کل کے سیاسی حالات پرزیادہ ترلوگ منفی سوچ کے حامل بنے ہوئے ہیں۔ مگر میں ، اللہ کے فضل سے ، اس فکری برائی سے پاک ہوں۔ میں نے معاملے کو گہرائی سے محصنے کی کوشش کی تو یہ حقیقت سامنے آئی کہ گزشتہ کئی برسوں سے مسلمانوں نے یہ ہم چلائی تھی کہ ایک خاص سیاسی پارٹی کو شکست دی جائے۔ اس کے نتیج میں اُس پارٹی کے اندرایک جوابی ذہن پیدا ہوا۔ جب وہ پارٹی افتدار میں آئی ، تو اس نے اپنے دفاع میں یہ طرزِ عمل اختیار کیا کہ مسلمانوں کو دوبارہ ایسی مخالفانہ تحریک چلانے کاموقع ندیا جائے۔

لہذا،موجودہ حالات میں جو بچھ ہور ہاہے، وہ دراصل ایک جوابی کارروائی ہے۔ یہ کوئی اینٹی مسلم تحریک نہیں، بلکہ ایک دفاعی رڈِعمل ہے — جوخود مسلمانوں کی ناعا قبت اندیش سیاسی پالیسی (shortsighted policy) کا فطری نتیجہ ہے۔

# دفع كا قانون

قرآن کی دوآیتوں (البقرق، 2:251؛ الجج، 22:40) میں دفع کا قانون بتایا گیا ہے۔ دفع کا لفظی مطلب ہے، ہٹانا (to repel)۔خالق نے اس دنیا کوآزادی کے اصول پر بنایا ہے، اس بنا پر دنیا میں قوموں کے درمیان ہمیشہ مقابلے کاعمل جاری رہتا ہے۔ اس دوران ایک گروہ دوسرے گروہ کے اور پر غالب آجا تا ہے۔اگراسیانہ ہواور ایک گروہ کو مسلسل طور پر غلبہ کاموقع ملتار ہے، تو دنیا میں فساد پیدا ہوجائے۔ اس لیے خدا اس معاملے کو اس طرح مینج کرتا ہے کہ ایک گروہ اور دوسرے گروہ کے درمیان مقابلہ پیش آتا ہے۔ یہاں تک کہ جوگروہ مفسد گروہ ہوتا ہے، اسس کو دوسرا گروہ ہٹا دیتا ہے، جونسبتا غیر مفسد گروہ ہوتا ہے۔ یعمل اگر چہ ارتقا کاعمل نہیں ہے، مگر وہ بقائے اسلح (fittest کے مشابہ ہے۔

اصل یہ ہے کہ انسان کی پیدائش فطرت کے جس نظام کے تحت ہوئی ہے، اس کے مطابق ، انسان کی ترقی کے لیے ضروری ہے کہ وہ مسلسل طور پر متحرک رہے۔ حرکت سے انسان کے اندر ترقی ہوتی ہے ، اور طھہراؤ سے انسان کے اندر جمود (stagnation) آجا تا ہے۔ جب کوئی انسانی گروہ ترقی کی انتہا کو پہنچ جائے تو اس کے اندر جمود آنا شروع ہوجا تا ہے۔ اس بنا پر خالق نے یہ مقدر کردیا کہ انسان کو ہمیشہ شاک لگتار ہے۔ اس بنا پر انسان کے لیے شاک ٹریٹمنٹ (shock treatment) کا طریقہ مقرر کیا گیا۔ دفع کا قانون گویا انسانی سماج کے لیے ایک شاک ٹریٹمنٹ ہے۔

یے مل اس طرح پیش آتا ہے کہ پھھ صلحین یا منذرین اکھتے ہیں، وہ لوگوں کوان کی غلطیوں سے آگاہ کرتے ہیں۔ اس کے بعد یہ ہوتا ہے کہ صالح گروہ کو بقا مل جاتی ہے، اور دوسرا گروہ جوغیر صالح ہوتا ہے، اس کوقیادت وغلبہ کے میدان سے ہٹادیا جا تا ہے۔ یمل پوری انسانی تاریخ ہیں جاری رہا ہے۔

اس عمل کا پہلا مظاہرہ حضرت نوح کے زمانے میں ہوا۔ حضرت نوح نے اپنے زمانے کے لوگوں پرانذار کاعمل کیا۔ پچھلوگوں نے پیغمبرنوح کی اصلاح کوقبول کیا، اور زیادہ ترلوگ بگاڑ پرقائم رہے۔ اس

کے بعد ایک بڑا طوفان (Great Flood) آیا۔اس طوفان میں مفسد لوگ ختم ہو گئے، اور جولوگ نسبتاً صالح تھے، ان کوحفرت نوح نے کشتی پر سوار کیا۔ یہ کشتی عراق کے علاقے سے بہتی ہوئی ترکی کی سرحد پر ارارات کے علاقے میں پہنچی۔ یہ جگہ تین براعظموں کا سنگم تھی، ایشیا، افریقہ اور یوروپ۔ حضرت نوح کی کشتی یہاں رکی، اس کے بعد جولوگ طوفان سے بچ گئے تھے، وہ کشتی سے نکل کر دھیرے دھیرے دھیرے منتشر (disperse) ہوگئے۔آخر کاریپلوگ تین براعظموں، ایشیا، افریقہ، اوریورپ میں بسی گئے۔ان لوگوں نے میں بس گئے۔ان لوگوں نے میں بسی گئے۔ان لوگوں کے ذریعے ایک نئی نسل بنی، جوان براعظموں میں بھیلی تھی۔ان لوگوں نے انسانیت کی نئی تاریخ بنائی۔ یہلوگ پینمبرنوح کے تین بیٹوں، حام، سام اوریافث کی نسل سے تھے۔

لیکن بعد کے زمانے میں ان لوگوں میں دوبارہ بگاڑ آیا۔ یہی وہ زمانہ ہے،جس کے بارے میں حضرت ابراہیم نے ان الفاظ میں اشارہ کیا تھا: رَبِّ إِنَّهُ قَ أَضْلَلْنَ كَثِيراً مِنَ النَّاسِ (14:36)۔ یعنی،اے میرے رب،انھوں نے بہت لوگوں کو گمراہ کردیا۔

اس آیت کو محصنے کے لیے صحرائی زندگی کو سامنے رکھنا چاہیے ۔ صحرائی زندگی میں سورج ، چانداور ستارے ، بہت زیادہ روشن نظر آتے ہیں ۔ اس سے انسان کے اندرروشن اجرام سماوی کے بارے میں تجیر کامزاج (sense of awe) پیدا ہوا ، اور انسانوں کے اندروہ چیز پیدا ہوئی ، جس کو تاریخ میں فطرت کامزاج (nature worship) کہا جاتا ہے ۔ اس دور سے فائدہ اٹھا کروہ ظاہرہ پیدا ہوا ، جس کو شرک کہا جاتا ہے ۔ یہیں سے بادشا ہت وجود میں آئی ۔ بادشا ہوں نے فوج بنا کر بزورا پنی حکمرانی قائم کرلی ۔ بادشاہ لوگ اجرام سماوی کے حوالے سے اپنی مطلق حکمرانی (absolute sovereignty) کے بادشاہ لوگ اجرام سماوی کے حوالے سے اپنی مطلق حکمرانی (عکم کرنے ۔ دعویدار بن گئے ۔

اپنی اس مطلق حکمرانی کے جواز کے لیے یہ نظریہ ایجاد کیا کہ جوبادشاہ کادین ہے، وہی سب کا دین ہے۔ بادشاہ کا دین ہی حکومت سے وفاداری کا نشان بن گیا۔ یہ تصور بڑھتے بڑھتے مذہبی جبر (religious persecution) کی شکل میں ہر جگہ قائم ہو گیا۔ شرک کوختم کرنے کے لیے پہلے اگر تبلیغ کاعمل کافی ہوسکتا تھا، تواب اس کوختم کرنے کے لیے اس سےلڑنا ضروری ہو گیا۔ تاریخ کا یہی وہ موڑ ہے، جب حضرت ابراہیم علیہ السلام نے خدا کے حکم سے ایک نئی پلاننگ شروع کی۔ انھوں نے عرب کے صحرا میں ایک بے حدم شکل عمل شروع کیا، جس کوڈ بزرٹ تھر پی شروع کی۔ انھوں نے عرب کے صحرا میں ایک بے حدم شکل عمل شروع کیا، جس کوڈ بزرٹ تھر امیں (Desert Therapy) کہا جا سکتا ہے۔ انھوں نے اپنے بیٹے اسماعیل کو بے آب و گیاہ صحرا میں لاکر آباد کر دیا۔ جو گویا کہ ان کو قربان کر دینے کے ہم معنی تھا۔ اس قربانی کو قرآن میں ذِئ عظیم (الصافات، 37:107) کہا گیا ہے۔ اس طرح صحرا میں ایک نئی نسل بننا شروع ہوئی، جو نیچر پرستی کی برائی سے یا کتھی۔

یہ وہی نسل تھی ،جس میں چھٹی صدی عیسوی میں رسول اور اصحابِ رسول پیدا ہوئے۔ پھر ایسا ہوا کہ اپنے زمانے کی دوغظیم سپر پاوروں کے ساتھان کے گراؤ کا واقعہ پیش آیا،جس میں وہ دونوں عظیم سلطنتیں ختم ہوگئیں۔ مگر ان کا خاتمہ قانونِ دفع کے تحت انجام پایا۔ کیوں کہ یہ دونوں سپر پاور اپنے زمانے میں مذہبی جبر (religious persecution) کا مرکز بنے ہوئے تھے۔ چنانچہان کے خاتمے کے بعد خدا نے رسول اور اصحابِ رسول کے ذریعے انسانی تاریخ میں وہ انقلابی پراسس جاری کیا،جس کا کلمینیشن (culmination) موجودہ زمانے کا جمہوری اور سائنسی انقلاب ہے۔

دفع کی ایک صورت وہ ہے، جب کہ دوفریقوں میں سے ایک کے ذریعہ دوسرے غالب فریق کو دنیا کی قیادت سے ہٹادیا جائے۔ دفع کی دوسری صورت یہ ہے کہ خود ایک ہی فریق کو بذریعہ اصلاح اس کی بے راہ روی سے ہٹا کر صحیح راستے پرلایا جائے۔

اس معاملے میں اصل اہمیت ہے ہے کہ جب کوئی نئی صورتِ حال پیش آئے تو انسان غیر جانب دارا نہ تجزیہ کے ذریعے اس کی حقیقت کو دریافت کرے۔ اس طرح اس قسم کے منفی واقعات اس کے لیے مثبت نتیجہ کا سبب بنیں گے۔ وہ بار بارا پنے عمل کی ربی پلاننگ کرے گا۔ اس کو اپنی غلطیوں سے اپنے لیے نیا ڈائریکشن (new direction) ملے گا۔ اسس طرح ہر غیر مطلوب تاریخ کے بعد مطلوب تاریخ محلاً صحیح رخ پر سفر کرتی رہے گی، اور انسان کی تاریخ عملاً صحیح رخ پر سفر کرتی رہے گی، اور وہ بڑے بڑے بڑے منائج تک پہنچے گی۔

### دحال كافتنه

حدیث کی اکثر کتابوں میں آیا ہے کہ قیامت سے پہلے ایک شخص ظاہر ہوگا۔ اس کے لیے حدیث میں دجال کا لفظ استعال کیا گیا ہے۔ اس کے ساتھ حدیث میں بتایا گیا ہے کہ تیس ایسے لوگ آئیں گے جو دجال کڈ اب ہوں گے۔ اگریزی میں دجال کو امپوسٹر (imposter) کہہ سکتے ہیں۔ دجال کا لفظ اگر چہ قرآن میں نہیں آیا ہے، لیکن معنی کے اعتبار سے وہ قرآن میں موجود ہے۔ شیطان کے بارے میں قرآن میں آیا ہے کہ وہ تزیین کرتا ہے۔ اس سلسلہ میں قرآن کی ایک آیت یہ ہے: قال رَبِّ بِما أَغُویْتَنِی لَاُذَیِّ بِنَنَّ لَهُمْ فِی الْاَرْضِ وَلَاْغُویْتَنَمُّمُ أَجْمَعِینَ (15:39)۔ یعنی، ابلیس نے کہا، اے میرے رب، جیسا تو نے مجھ کو گمراہ کیا ہے اسی طرح میں زمین میں ان کے لیے مزین کروں گا اور سب کو گمراہ کردوں گا۔

He said, "My Lord, since You have let me go astray. I shall make the path of error seem alluring to them on the earth and shall mislead them all.

اس کحاظ سے غالباً یہ کہناضجے ہوگا کہ دجال قرآن کی زبان میں مزیّن اکبر ہوگا، یعنی سب سے بڑا فریک ۔ دجال، امت مسلمہ کاایک فرد ہوگا، لیکن وہ امت کے بعد کے زمانے میں آئے گا۔ گویا کہ تاریخی طور پر اس زمانے میں جب کہ امت زوال کا شکار ہو چکی ہوگی ۔ زوال کے زمانے میں کسی امت کے اندر جونفسیات بنتی ہے، وہ شکست خور دگی کی نفسیات (defeatist mentality) ہوتی امت کے اندر جونفسیات بنتی ہے، وہ شکست کو فتح میں تبدیل ہے ۔ بیزمانہ وہ ہوتا ہے جب کہ امت اس قابل نہیں رہتی کہ وہ عملاً اپنی شکست کو فتح میں تبدیل کرسکے ۔ اس لیے امت کے اندرا لیسے افراد انجر تے ہیں، جو امت کو فرضی فخر (false pride) کی غذا دیں، جن کی لفظی باتوں سے متاثر ہوکر امت یہ سمجھے کہ وہ اس کے مخالفین کے مقابلے میں ڈیفنڈر فنڈر (defender) کا رول ادا کرر ہے ہیں۔

غور کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ امت کے دورِزوال میں جوشخص ڈیفنڈر کی حیثیت سے ابھرے گا۔ وہ حقیقت کے اعتبار سے ڈیفنڈر کا رول ادا کرنے والا نہ ہوگا، بلکہ وہ دجل (to deceive) کے لبادہ میں ظاہر ہوگا۔یعنی امت دھو کہ کھا کر اس کو اپنا ڈیفنڈرسمجھ لے گی۔حالاں کہ وہ ڈیفنڈر نہیں، بلکہ فریبی(deceiver) ہوگا۔

احایث سے پیجی معلوم ہوتا ہے کہ اس زمانے میں امت کا ایک شخص ظاہر ہوگا، جو دجال کو قتل کرے گا (سنن ابو داؤد، حدیث نمبر 4321) ۔غور کرنے سے سمجھ میں آتا ہے کہ یہ قتل جسمانی قتل نہ ہوگا، بلکہ وہ نظریاتی قتل ہوگا۔ یعنی اس معنی میں کہ وہ شخص دلائل کے ذریعہ اکسپوز (expose) کرکے بتائے گا کہ یشخص ڈیفنڈ رنہیں ہے، بلکہ وہ امپوسٹر ہے۔

حدیث میں آیا ہے کہ دجال ایک نہیں ہوگا، بلکہ بڑے دجال سے پہلے تیس دجال ظاہر ہوں گے (سنن ابو داؤد، حدیث نمبر 4333) ۔ اس کا مطلب غالباً یہ ہے کہ دجال ایک انفرادی کردار نہیں ہوگا، بلکہ وہ ایک شلسل کا نقطۂ انتہا (culmination) ہوگا۔ دجال سے پہلے مختلف قسم کے افراد الحسیں گے، جو گویا بڑے دجال کے لیے ابتدائی زمین تیار کریں گے۔ مثلاً پہلے مناظر (debator) قسم کے افراد ابھریں گے، اس کے بعد ایسے افراد ابھریں گے جن کوملت اپنے دشمنوں کے مقابلے میں ڈیفنڈر کا درجہ دے گی، آخر میں بڑا دجال ظاہر ہوگا۔ جس کولوگ اپنا نجات دہندہ (saviour) سمجھیں گے۔

بڑے دجال کا مطلب یے نہیں ہے کہ وہ ذاتی اعتبار سے غیر معمولی شخصیت کا مالک ہوگا۔ بلکہ اس کا مطلب یہ ہے کہ اس کے زمانے میں ایسے حالات اور وسائل پیدا ہوں گے، جو اس کو موقع دیں کا مطلب یہ ہے کہ اس کے زمانے میں ایسے حالات اور وسائل پیدا ہوں گے، جو اس کو موقع دیں گئے کہ وہ عملاً بڑے دجال کا در جہ حاصل کرلے۔ مثلاً یہ کہ اس کے زمانے میں عالمی کمیونی کیشن وجود میں آیا ہے: یُنَادی بصَوٰتٍ لَهُ یُسْمِعُ بِهِ مَا بَیْنَ الْخَافِقَیٰنِ (کنز العمال، حدیث نمبر 39709)۔ یعنی دجال ایک ایسی آواز سے پکارے گا، جو مشرق اور مغرب کے دونوں سروں کے درمیان سنائی دے گی۔

مزیدغور کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ دجال کا مطلب یے نہیں ہے کہ وہ عام انسان جیسانہیں ہوگا، وہ کوئی جالیائی شخصیت ہوگا۔ بلکہ اس سے مراد امت کے زوال کی ایک حالت ہے۔ اپنے زوال کی بنا پر دجال کی باتیں امت کی نفسیات کو ایڈریس کریں گی۔ دجال کی مقبولیت اس بنا پرنہیں

ہوگی کہ وہ جسمانی اعتبار سے کوئی غیر معمولی انسان ہوگا۔ بلکہ اس کا سبب امت کی زوال یافتہ نفسیات ہوگی۔جواپنی بگڑی ہوئی نفسیات کی بنا پر فرضی طور پر دجال کواپنانجات دہندہ تمجھے لےگی۔

قرآن کے مطابق، انسان سے سب سے زیادہ جو چیز مطلوب ہے، وہ یہ ہے کہ انسان اللہ رب العالمین کو اپنا سول کنسرن (sole concern) بنائے۔ اس کو حبّ شدید کا تعلق صرف اللہ رب العالمین کو العالمین سے ہو۔ مگر ہر زمانے میں اور آج بھی انسان کی یہ تمز وری رہی ہے کہ وہ اللہ رب العالمین کو غیر مشہود پا کر کسی نہ کسی غیر خدا کو اللہ رب العالمین کے مقام پر بھا تار ہا ہے۔ کسی نہ کسی غیر خدا کو وہ اپناسول کنسرن (sole concern) بنا تار ہا ہے۔ مثلاً:

The transfer of the divine seat from God to Nature.

The transfer of the divine seat from God to King.

The transfer of the divine seat from God to Holymen.

The transfer of the divine seat from God to Dollar.

The transfer of the divine seat from God to Self.

The transfer of the divine seat from God to Children.

مسلم دنیا میں اللہ سے عارفانہ تعلق ختم ہونے کا حادثہ اچا نک پیش نہیں آیا ہے، یہ حادثہ ایک لیے پراسس کے تحت پیش آیا ہے۔ اسلام کے دورِاول میں ایشیااور افریقہ میں جب مسلمانوں کی بڑی بڑی سلطنتیں قائم نہیں ہوئی تھیں، اس وقت مسلمانوں کا اعتاد صرف اللہ پر ہموتا تھا۔ اس کے بعد جب مسلمانوں کی سلطنتیں قائم ہوگئیں تومسلمانوں کا اعتاد اللہ پر تمزور ہوگیا۔ اب وہ مسلم سلطنتوں پر شعوری یا غیر شعوری طور پراعتاد کرنے لگے۔ یعنی ٹرانسفر آف ڈیوائن سیٹ فرام اللہ ٹومسلم پولٹکل پاور:

The transfer of divine seat from God to Muslim political power.

اس کے بعد انیسویں صدی اور بیسویں صدی میں جب مغربی قوموں کوعروج حاصل ہوا، اور مغل ایمپائر اور ٹرکش ایمپائر جیسی مسلم سلطنتیں ختم ہوگئیں۔تواس اعتبار سے مسلم دنیا میں ایک سیاسی خلا پیدا ہوگئا۔اس سیاسی خلاکی بنا پر مسلمانوں کے اندرخوف کی نفسیات پیدا ہوگئی۔اب ان کا کنسرن اینی ملت پر قرار پایا۔

اس سیاسی خلا کو پُرکرنے کے لیے مسلمان زیادہ سے زیادہ اپنی ملت کی طرف مائل ہونے لگے۔ ان کے اندر شعوری یاغیر شعوری طور پر بیذہ بن بنا کہ اب ان کے لیے بائنڈنگ فورس صرف ان کی اپنی ملت ہے۔ اس طرح مسلمان نفسیاتی اعتبار سے دوسری قوموں سے دور اور مسلمانوں سے قریب آنے لگے۔ اس کے نتیج میں فطری طور پر مسلمانوں کا بیمزاج بنا کہ مسلم اور غیر مسلم کے بارے میں جو آدمی مسلمانوں کی یک طرفہ حمایت کرے، وہ ان کا اپنا آدمی ہے، اور جو مسلمانوں کی یک طرفہ حمایت کرے، وہ ان کا اپنا آدمی ہے، اور جو مسلمانوں کے لیے کی طرفہ حمایت نہ کرے، وہ عملاً ان کے حریف کا ساتھی ہے۔ اس طرح مسلمانوں کے لیے غیر شعوری طور پر عملاً مسلم قوم اصل کنسرن (sole concern) بن گئی۔

اسی قسم کی فضا ہے جس میں دجال ابھرےگا۔وہ مسلمانوں کی اس نفسیات کوفیڈ کرےگا۔وہ تمام مسائل میں یک طرفہ طور پرغیر مسلم قوموں کواورغیر مسلم میڈیا کو ذمہ دارٹھ ہرائے گا۔اور مسلمانوں کو یک طرفہ طور پر بے قصور ظاہر کرےگا۔اس بنا پر مسلمان سیمجھیں گے کہ وہی ان کا اپنا آدمی ہے۔ وہی ان کے مفاد کی حفاظت کرنے والا ہے۔ یہ مزاج بڑھ کریہاں تک پہنچے گا کہ وہ دجال کو اپنا خجات دہندہ تمجھ لیں گے۔

جب مسلمانوں میں اللہ پراعتا دموجود ہوتو ان کا حال یہ ہوتا ہے کہ خوف کی حالت ان کے تعلق باللّٰہ میں اضافہ کرنے والا بن جاتا ہے۔جبیبا کہ قرآن میں آیا ہے:

الَّذِينَ قَالَ لَهُمُ النَّاسُ إِنَّ النَّاسَ قَلْ بَهَعُوا لَكُمْ فَاخْشَوْهُمْ فَزَادَهُمْ إِيمَانًا وَقَالُوا حَسْبُنَا اللهُ وَنِعْمَ الْوَكِيلُ (3:173) \_ يعنى جن ساوگوں نے کہا کہ دَّمَن نے تمہارے خلاف بڑی طاقت جمع کرلی ہے اس سے ڈروہ کیکن اس چیز نے ان کے ایمان میں اور اضافہ کردیا اور وہ بولے کہ اللہ جمارے لیے کافی ہے اور وہ بہترین کارسا زہے۔ دجال کے فعل کو دجل (دھوکا اور فریب) کیوں کہا گیا۔کیوں کہ وہ اسلام کے نام پر مسلمانوں کو اسلام سے دور کرے گا۔ وہ اسلام کے نام پر غیر اسلام کو فروغ دے گا۔ دجال کی پوری سرگرمیوں کا مرکزیہ ہوگا کہ وہ مسلمانوں کے مفروضہ دشمنوں کو دین کالیبل لگا کرعوا می زبان میں لاکارے گا۔وہ اسلیج کے میدان میں بظاہر مفروضہ دشمنوں کوشکست دے گا۔غلط طور پر مسلمانوں کو یہ باور کرائے گا کہ ہم نے تھا رے دشمنوں کو زیر کر دیا ہے۔ مگر دجال کا یہ سارا معاملہ اپنی حقیقت کے باور کرائے گا کہ ہم نے تھا رے دشمنوں کو ایس کی باتیں مسلمانوں کی توجہ کو اللہ کے بجائے ،غیر اللہ کی طرف مائل کر دے گی۔

مسلمانوں کی ضیح رہنمائی کرنے والاوہ ہے،جس کی رہنمائی سے مسلمانوں میں اللہ پریقین بڑھے۔
ان کے اندر اللہ کا تقویٰ پیدا ہو، وہ سب سے زیادہ اللہ سے محبت کرنے والے بن جائیں۔ ان کوسب سے زیادہ الہ مام آخرت کے لیے ہوجائے۔ وہ اپنی زندگی میں وکھ نیخنگی یا آگر اللہ (9:18) کے مصداق بن جائیں، یعنی وہ اللہ کے سواکسی سے نہ ڈرے۔

مگر برعکس طور پران کے ساتھ یہ واقعہ پیش آئے گا کہ مثلاً وہ دجال کی منفی باتوں سے دھو کہ میں آئے کا کہ دوسری قوموں کو وہ اپنا دشمن اور سازشی سمجھے لگیں گے۔ دوسری قوموں کو وہ اپنا دشمن اور سازشی سمجھے لگیں گے۔ وہ غلط طور پریہ فرض کرلیں گے کہ ان کے ہرمسئلے کا ذمہ دار دوسری قومیں ہیں۔اس طرح وہ اسلام کے نام پرغیراسلامی سرگرمیوں میں مبتلا ہوجائیں گے۔اس کے نتیج میں ان کے اندرانسانوں کو خدا کے منصوبہ تخلیق سے آگاہ کرنے کا ذہن بالکل ختم ہوجائے گا۔ کیوں کہ یہ اسپر اس وقت پیدا ہوتی ہے جب کہ مسلمانوں کے اندر عام انسان کے لیے خیر خواہی کا جذبہ ہو۔ جب کہ دجال مسلمانوں کے اندر سے انسانی خیر خواہی کا کلی خاتمہ کردے گا۔

ا حیائے اسلام کا مطلب ہے، تبدیلی زمانہ کے اعتبار سے اسلام کا مطالعہ کرکے اس کو سمجھنا ، اورا پلائی کرنا۔

### آيات كاظهور

حدیث میں دجال کو تاریخ کاعظیم ترین فتنہ بتایا گیا ہے۔ دجال کے بارے میں روایتیں حدیث کی تقریباً تمام کتابوں میں آئی ہیں۔ان روایتوں کے گہرے مطالعے سے یہ مجھ میں آتا ہے کہ دجال کسی فرد واحد کا نام نہیں ہے، بلکہ ایک دجالی دور کا نام ہے۔ یہ دور غالباً وہی ہے جس کو مغربی تہذیب کا دور کہا جاتا ہے۔ دجال کے لیے جن غیر معمولی طاقتوں کا ذکر ہے، وہ سب تمثیل کے معنی میں ہیں، اور یہ وہی طاقتیں ہیں جوجد یہ دور میں طکنالوجی کی ترقی سے انسان کو حاصل ہوئی ہیں۔

مثلاً حدیث میں آیا ہے: ئِنَادی بَصَوْتِ لَهُ ہُسْمِعُ بِهِ مَا بَیْنَ الْحَافِقَیْنِ ( کنز العمال، حدیث مثلاً حدیث میں آیا ہے: ئِنَادی بَصَوْتِ لَهُ ہُسْمِعُ بِهِ مَا بَیْنَ الْحَافِقَیْنِ ( کنز العمال، حدیث نمبر 39709) یعنی وہ الیں آواز میں پکارے گا، جومشرق ومغرب کے درمیان سنائی دے گی۔ اس سے مرادواضح طور پرجد ید کمیونی کیشن ہے۔ اس کے ذریعہ یم کمن ہوگیا ہے کہ آدمی ایک مقام سے بولے، اوراسی وقت تمام دنیا میں اس کی آوازشی جاسکے ۔ اسی طرح حدیث میں آیا ہے: قُلْنَا: یَارَسُولَ اللّٰهِ، وَمَا إِسْرَاعُهُ فِي الْأَرْضِ؟ قَالَ: کَالْغَیْثِ اسْتَدْبَرَ نَهُ الرّبِحُ (صحیح مسلم، حدیث نمبر 2937)۔ لللهِ، وَمَا إِسْرَاعُهُ فِي الْأَرْضِ؟ قَالَ: کَالْغَیْثِ اسْتَدْبَرَ نَهُ الرّبِحُ (صحیح مسلم، حدیث نمبر 2937)۔ یعنی ہم اوگوں نے پوچھا کہ زمین میں اس کی رفتارکیسی ہوگی، آپ نے کہا: جیسے بارش جس کو تیز آندھی الرالے جاتی ہو۔ اس سے مرادواضح طور پر ہوائی سفر (air travel) ہے۔

اسی طرح حدیث میں آیا ہے: مَعَهُ جَبَلٌ مِنْ خُننٍ و نَهُرٌ مِنْ مَاءِ (الْمِعِمُ الکبیرللطبر انی ، حدیث منبر 14292) ۔ یعنی اس کے ساتھ روٹی کا پہاڑ اور پانی کا دریا ہوگا۔ اس کا مطلب یہ ہے کہ اس زمانے میں وسائلِ حیات کا انفجار (explosion) ہوگا۔ اس کے نتیجے میں اسبابِ حیات کی بہت زمانے میں وسائلِ حیات کا انفجار (explosion) ہوگا۔ اس کے نتیجے میں اسبابِ حیات کی بہت زیادہ فراوانی ہوجائے گی۔ مثلاً دستی زراعت کے بجائے مشینی زراعت کا ممکن ہوجانا، ڈی سالینیشن زیادہ فراوانی ہوجائے گی۔ مثلاً دستی زراعت کے بیائی کا میٹھے یانی میں تبدیل ہونا، وغیرہ۔

دجال کادورغالباً وہی دورہے جب کہ آفاق وانفس کی آیات (دلائل) بڑے پیانے پرظاہر ہوں گی،اور حق کی اعلیٰ تبیین ممکن ہوجائے گی (فصلت، 41:53) لیکن عین اسی زمانے میں دجالی ذہن کے لوگ بہت بڑے پیانے پر غلط تعبیر (misinterpretation) کا کام کریں گے،اور ظاہر ہونے والے دلائل کوخالق کا کارنامہ بتانے کے بجائے یہ کریں گے کہ ان کومخلوق کی طرف منسوب کردیں گے، اوراس طرح حقیقت کے ظہور کامل کے دور میں بھی لوگوں کو غلط تعبیرات میں بھٹکادیں گے۔غالبایہی وہ ظاہرہ ہے جس کو حدیث میں فتنہ دہیماء (سنن ابوداؤ د، حدیث نمبر 4242) کہا گیا ہے، یعنی بڑے اندھیرے (utter darkness) کا دور۔

حقائق کی غلط تعبیر کیا ہوگی۔ وہ یہ ہے کہ علم کے تمام اداروں اورریسرچ کے تمام شعبوں کواس طرح منظم کیا جائے گا کہ ان کی تحقیقات انسان کے لیے خدا کی معرفت بننے کے بجائے ، خدا کے وجود کا انکار یااس سے لیخبری کا ذریعہ بن جائیں۔ مثلاً زندگی کیسے وجود میں آئی ، حیوان اور انسان کیسے بنے ،اس کے بارے میں حیاتیاتی ارتقا (biological evolution) کا نظریہ وضع کیا جائے گا ، اور ان کو اتنا زیادہ عام کیا جائے گا کہ ہر تعلیمی ادارہ اور ہر لائبریری میں اسی نظریہ کی گونج سنائی دے گی۔ اسی طرح مادہ (matter) کے اندر مختلف خواص کیوں ہیں ، ان کے بارے میں یہ نظریہ وضع کیا گیا کہ یہ سب فطرت کے داخلی قوانین (inherent laws of nature) کا نتیجہ سے ۔اس قسم کے بے خدا (godless) نظریات کو علم کے مختلف شعبوں کے ذریعہ اتنا زیادہ بھیلا یا گیا۔ کیتا کہ تیزی کوری دنیا میں ان نظریات کو شعور کی یا نظر کیا کہ تقریباً پوری دنیا میں ان نظریات کو شعور کی یا غیر شعور طور پر برحق مان لیا گیا۔

دجال کے بارے میں حدیث میں دواہم باتیں آئی ہیں۔ ایک یہ کہ ایک رجلِ مومن اس کا کامیاب مقابلہ کرے گا (صحیح مسلم، حدیث نمبر 2938) ، دوسری روایت سے معلوم ہوتا ہے کہ سیح، دجال کو قتل کریں گے (سنن الترمذی، حدیث نمبر 2244) ۔ یہ بات غالباً دوفر دکی بات نہیں ہے، بلکہ دوگروہ کی بات ہے۔ دجال کے فتنہ کا خاتمہ غالباً دوگروہ کریں گے، ایک غالباً پیروانِ محد کے منتخب افراد کا گروہ ، اور دوسرا غالباً پیروانِ میں کے منتخب افراد کا گروہ۔

مزیدغور کیا جائے تو معلوم ہوگا کہ '' قتل دجال'' یا دجالی فتنہ کے خاتمے کا آغاز عملاً واقع ہو چکا ہے۔ اس معاملے میں مسیحی اہل علم نے بڑے بیانے پر دجالی فتنے کے علمی مقابلہ کا کام کیا ہے۔ مثلاً دجالی فتنہ کے دوران ایک خطرناک نظریہ پیدا ہوا، جس کو ہیومنزم کہا جاتا ہے۔ ہیومنزم کا خلاصہ ایک شخص نے ان الفاظ میں بیان کیا ہے۔ خداکی سیٹ پر انسان کو بٹھانا:

Transfer of seat from God to man.

اس نظریے کی تائید میں سیکولرلوگوں نے بڑی تعداد میں کتابیں لکھی ہیں۔ان میں سے ایک کتاب بیسے:

#### Man Stands Alone by Julian Huxley (1941)

خدا کے انکار پر جب یہ کتاب چھپی تو اس کے بعد امریکا کے ایک مسیحی سائنس دال نے اس کے جواب میں مدلل کتاب شائع کی ۔وہ کتاب پیھی:

Man Does Not Stand Alone by Abraham Cressy Morrison, Fleming H. Revell Company, 1944.

اسی طرح دیگرمسی اہل علم نے بھی بڑی تعداد میں کتابیں شائع کی ہیں۔ان میں سے ایک کتاب وہ ہے،جو حالیس سائنس دانوں کے مضامین پرمشتمل ہے۔اس کا نام پر ہے:

The Evidence of God in an Expanding Universe. Edited by John Clover Monsma, Published: 1958.

سائنس کا موضوع کائنات (physical world) کا مطالعہ ہے۔ تقریباً چار سوسال کے مطالعے کے ذریعے سائنس نے جودنیا دریافت کی ہے، وہ استنباط (inference) کے اصول پرخالق مطالعے کے دریعے سائنس نے جودکیا قرار نہیں کیا کے وجود کی گواہی دے رہی ہے لیکن غالباً کسی سائنسدال نے کھلے طور پر خدا کے وجود کا قرار نہیں کیا ہے۔ ان کے بارے میں بہی کہا جاسکتا ہے کہ البرٹ آئن سٹائن (1955-1879) کی طرح ان کا کیس کھلے طور پر خدا کے انکار (atheism) کا کیس نہیں ہے، بلکہ ان کا کیس لا ادری کیس کھلے طور پر خدا کے انکار (atheism) کا کیس نہیں ہے، بلکہ ان کا کیس لیا جائے تو ہے کہا جاسکتا ہے:

Probably there is a God.

یہ خالص سائنس کا موقف ہے۔ لیکن جہاں انسان کے وجدان (intuition) کا تعلق ہے۔ اس کی سطح پر خدا کا وجود اتنا ہی یقینی ہے، جتنا کہ انسان کا وجود مشہور فر انسیسی فلسفی ڈیکارٹ (René) اس کی سطح پر خدا کا وجود اتنا ہی یقینی ہے، جتنا کہ انسان کا وجود مشہور فر انسیسی فلسفی ڈیکارٹ (Descartes, 1596-1650)

I think therefore I am. (Discourse on the Method, Inroduction, p. 18)

اس اصول کوتوسیع دیتے ہوئے یہ کہنا صحیح ہوگا — میراوجود ہے،اس لیے خدا کا بھی وجود ہے:

I am, therefore God is.

# يهود كى مثال

قرآن میں یہودی تاریخ کا ایک نصیحت آمیز واقعہ سورة الاسراء کی ابتدائی چندآیتوں میں بیان کیا گیا ہے۔ ان آیات کا ترجمہ یہ ہے: اورہم نے بنی اسرائیل کو کتاب میں بتادیا تھا کہ تم دومر تبز مین میں خرا بی کرو گے اور بڑی سرکشی دکھاؤگے۔ پھر جب ان میں سے پہلاوعدہ آیا توہم نے تم پراپنے بندے بھیے، نہایت زوروالے۔ وہ گھروں میں گھس پڑے اوروعدہ پورا ہموکر رہا۔ پھر ہم نے تمہاری باری ان پرلوٹادی اور مال اور اولاد سے تمہاری مدد کی اور تم کوزیادہ بڑی جماعت بنادیا۔ اگر تم اچھا کام کرو گے تو تم اپنے لیے اچھا کرو گے اور اگر تم برا کرو گے تب بھی اپنے لیے برا کرو گے۔ پھر جب دوسرے وعدے کا وقت آیا تو ہم نے اور بندے بھیج کہ وہ تمہارے چہرے کو بگاڑ دیں اور مسجد میں گھس جائیں جس طرح وہ اس میں پہلی بار گھسے تھے اور جس چیز پر ان کا زور حلے اس کو بر باد کر دیں (۲-17:4)۔

قرآن کی ان آیتوں میں بہود کے بگاڑگاذ کر ہے۔لیکن اسس کے بعد پنہیں فرمایا کہ بہود کے اندرہم نے مصلحین پیدا کیے۔ بلکہ یہ فرمایا کہ ان کے خلاف ہم نے اپنے زور آور بندے بھیجہ جضوں نے ان کوتباہ و برباد کیا۔اسس کی وجہ کیا ہے۔ بہود (بنی اسسرائیل) کی تاریخ میں دوبار یہ واقعہ پیشس آیا۔ ان کو ایک بار 586 قبل مسیح میں بابل ونینوا کے بادشاہ نبوکد نضر یہ واقعہ پیشس آیا۔ ان کو ایک بار 386 قبل مسیح میں بابل ونینوا کے بادشاہ نبوکہ نضر رومی بادشاہ اور دوسری بار 70 میسوی رومی بادشاہ رومی بادشاہ کے مانسل (Titus) کے زمانہ میں۔ان دونوں نے قوم بہود کو فلسطین کے علاقے سے نکال کر بیرونی علاقے میں جلاوطن کردیا (تفصیل کے لیے ملاحظ ہو،تفسیر ماجدی ، سورہ بنی اسرائیل، کربیرونی علاقے میں جلاوطن کردیا (تفصیل کے لیے ملاحظ ہو،تفسیر ماجدی ، سورہ بنی اسرائیل، آیت 4)۔ بہی وہ لوگ بیں ،جن کوتاریخ میں ڈائسپورا (diaspora) کہاجا تا ہے۔

بنی اسرائیل کے ساتھ جووا قعہ پیش آیا، وہ بظاہر سزا کا معاملہ تھا الیکن اصلاً اس کا مقصدیہ تھا کہ قدیم زمانے میں یہودی نسلوں میں جوزوال آگیا تھا، اس کوتوڑا جائے، اور یہود کودوبارہ یہ موقع دیا جائے کہ وہ اپنی نسلوں کے اندر بیداری لائیں، اور ان کو احیا (revival) کا موقع مل سکے۔ بیر خدائی قانون بشمول امت مسلمہ دنیا کی تمام قوموں کے لیے یکسال طور پرلاگو ہے۔ ہارش ٹریٹمنٹ (harsh treatment) کا پیمل یہود کے ساتھ کئی سوسال تک جاری رہا۔
یہاں تک کہ 1948 میں ان کو دوبارہ یہ موقع دیا گیا کہ وہ فلسطین کے علاقے میں لوٹ کرآئیں، اور
اپنی نئی زندگی شروع کریں۔ بقشمتی سے بنواسرائیل کی بیروالپسی مثبت والپسی نہ بن سکی۔ اس والپسی کے
ساتھ یہود یوں اور عربوں کے درمیان ایک خونی تصادم شروع ہوگیا، اور اس طرح وہ امکان واقعہ نہ
بن سکا، جواس معاملہ میں چھیا ہوا تھا۔

ا گرمسلمان میہود کوسیاسی دشمن سمجھنے کے بجائے مدعو سمجھتے ،اور خیر خواہی کے ساتھان کے درمیان خدائی پیغام پینچانے کا کام کرتے توعین ممکن تھا کہ مسلمانوں کے ساتھ جزئی یا کلی طور پر وہی واقعہ پیش آتا جواس آیت میں مذکور ہے:

وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلًا مِثَنْ دَعَا إِلَى اللَّهِ وَعَمِلَ صَالِحًا وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ الْمُسْلِمِينَ . وَلا تَسْتَوِي

الحسنة وَلا السَّيِّمَةُ اذَفَحُ بِالَّتِي هِي أَحْسَنُ فَإِذَا الَّذِي بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ عَدَاوَةٌ كَأَنَّهُ وَلِيَّ تَحِيهُ (41:33-34) ليعنى، اس سے بہتر س كى بات بہو گیجس نے اللہ كی طرف بلا يا اور نيك عمل كيا اور كہا كہ بيں فرماں برداروں ميں سے بہتر س كى بات بہو گئي دونوں برابز نہيں ہم جواب ميں وہ كہو جواس سے بہتر ہو پھر تم ديھو گئے كہم ميں اورجس ميں دهمنى تھى، وہ ايسا ہو گيا جيسے كوئى دوست قرابت والا اس كے برخلاف، يسوچ لينا كہ اب قوم بہود كے ليے سچائى كر است پر آنے كاكوئى امكان مهيں ہے، ايك غير پيغمبر اندسوچ ہے ۔ پيغمبر اسلام صلى اللہ عليہ وسلم انسانوں كے راہ راست پر آنے كاكوئى امكان كووں نے خدا كے فائنل پيغام كودريافت كركاس كوقبول كيا، اور اب بھى قبول كر رہے ہيں ۔ مثلاً يہود يوں نے خدا كے فائنل پيغام كودريا فت كركاس كوقبول كيا، اور اب بھى قبول كر رہے ہيں ۔ مثلاً اسٹر يا كے ليو پولڈ اسد (1934-1904) ، اور امريكا كى مارگريٹ جميله (2012) ۔ اسى طرح اس بات كا بھى كوئى شبوت نہيں ہوتى ہے۔ کہ يہود كے معاملے ميں قرآن كى مذكورہ آيت (فصلت، طرح اس بات كا بھى كوئى شبوت نہيں ہوتى ہے۔

قرآن کے اس حکم سے اندازہ ہوتا ہے کہ مسلمانوں کو امت وسط کی حیثیت سے یہ حق نہیں کہ وہ ابدی طور پر بہود کو ملعون سمجھ لیں ۔مسلمانوں کارویہ بہود کے بارے میں ہمیشہ قابلِ نظر ثانی ہونا چاہیے، نہ کہ نمازروزے کی طرح ابدی حکم ۔

# بامقصدزندگی

ایک بار میری ملاقات ایک تعلیم یافته مسلمان سے ہوئی۔ بات چیت کے دوران انھوں نے کہا کہ ہم لوگ توجیوان کاسب (earning animal) ہیں ۔ یعنی پڑھ لکھ کرڈ گری لینا، اوراسس کے بعد پیسه کمانا۔ مگر حقیقت یہ ہے کہ اسس قسم کے لوگوں کے لیے دواجھے آپشنز (options) ہیں۔ ایک ہے، ون مین، ون مشن (one man, one mission)، اور دوسرا ہے، ون مین، ٹومشن (one man, two mission)۔ ان دونوں قسم کی زندگی کواچھی زندگی کہا جائے گا۔

اصل یہ ہے کہ انسان کا ایک سوچا سمجھا مقصد ہو، اور وہ پوری سنجیدگی کے ساتھ اپنے مقصد کے حصول میں لگ جائے۔ ایسے انسان کے لیے ایک کام تو یہ ہے کہ وہ اپنی صلاحیت کے مطابق، کسبِ مال کرے، اور پھر اپنی ضرورت کے مطابق اپنی کمائی کا استعمال کرے۔ ایسے انسان کے لیے دوطریقے ہیں۔ ایک، یہ ہے کہ وہ اپنا سارا وقت اپنے مقصد کے لیے وقف کردے، اور کمائی کے معاطے کو ثانوی ( secondry ) بنادے، اور دوسرایہ ہے کہ وہ اپنے وقت کا آدھا حصہ کمائی میں لگائے، اور آدھا حصہ کمائی میں کواس نے اپنامقصد حیات بنایا ہو۔ یہ دونوں طریقے کیسال طور یر درست طریقے ہیں۔

آدمی ہمیشہ اپنے آپ کو دو چیزوں کے درمیان پاتا ہے۔ ایک، اپنی اور اپنی فیملی کے تقاضے۔ دوسرا، اپنی زندگی کے اصل مقصد کے تقاضے۔ آدمی اگر کسی ایک چیز کی طرف مکمل طور پر جھک جائے، تو وہ اس قابل نہیں رہے گا کہ اپنی زندگی کے دوسرے تقاضے کو پورا کر سکے۔ اس لیے قابلِ عمل بات یہ ہے کہ آدمی اپنے آپ کو دو چیزوں کے درمیان بانٹ لے۔ آدھا مقصدی تقاضے کے عمل بات یہ ہے کہ آدمی اپنے آپ کو دو چیزوں کے درمیان بانٹ لے۔ آدھا مقصدی تقاضے کے لیے، اور آدھا مادی ضروریات کے تقاضے کے لیے۔ اس طرح دونوں تقاضے پورے ہوتے رہیں گے، اور وہ بقدرِ ضرورت ایک کامیاب انسان بن سکے گا، یعنی وہ اپنے آپ کو اس اصول پر قائم کر لے، جس کو میں ون مین ٹومشن (one man two mission) سے تعبیر کرتا ہوں۔

## طريقِ مطالعه

ایک صاحب نے ہمارے واٹس ایپ پر درج ذیل میسے جیجا ہے:

السلام علیم ورحمۃ اللہ، اسکالرزاور مفسرین کو پڑھنے کے حوالے سے میرا بیطریقہ ہے کہ میں پڑھتا سب کوہوں، یایوں کہہ لیجے کہ جس جس کو پڑھنے سننے کا جب جب موقع ملتا ہے اسے پڑھتا سنتا ہوں، اور مختلف افراد کے زیر مطالعہ افکار کے ساتھ وہ کرتا ہوں جواس مثال سے واضح ہوجائے گا: جس طرح ایک گائے گھاس کھاتی ہے، مختلف قسم کا چارہ وغیرہ کھاتی ہے، پانی پیتی ہے، اس کے بعداس کے معدے کا نظام غیر مفید اور غیر ضروری چیزوں کو خارج کردیتا ہے اور صرف مفید اور کار آمد چیزوں کوہضم کرتا ہے اور کھراس سب کے نتیج میں گائے دودھ جیسی عظیم اور مفید چیز کالتی ہے۔

اسی طرح میں پڑھتا سب کو ہوں ، اور جو بات ضروری اور اہم بلکہ قرآن مجید اور سنت ِ رسول (صلی اللہ علیہ وسلم) کے مطابق ملے اس کو لے لیتا ہوں ، اور باقی باتوں کو چھوڑ دیتا ہوں۔ یعنی میں کسی مصنف یا اسکالر کی کتابوں سے استفادہ ضرور کرتا ہوں لیکن کسی کتاب سے اس حدتک متاثر نہیں ہوا کرتا جس طرح لوگوں کی اکثریت کسی اسکالر سے متاثر ہوتی ہے اور پھراس کی فالوور بن جاتی ہے۔ میرا پیطریقِ مطالعہ کس حدتک درست ہے ، اس سلسلے میں مجھے آپ کے تبصرے کا انتظار رہے گا۔ (ایک قاری الرسالہ) اس سوال کا جواب یہ ہے کہ گائے کا تقابل انسانی رویے سے کرنا درست نہیں۔ گائے مکمل طور پر خدا کے فطری قانون کے مطابق عمل کرتی ہے۔ لیکن انسان اپنے معالے میں اپنے ارادہ واختیار کے مطابق عمل کرتا ہے۔

آپ کا جوطریقہ ہے، وہی موجودہ زمانے میں اکثر تعلیم یافتہ لوگوں کا طریقہ ہے۔ یہ طریقہ بظاہر شخیح معلوم ہوتا ہے۔ اس طریقہ کی غلطی یہ ہے معلوم ہوتا ہے۔ اس طریقے کی غلطی یہ ہے کہ آدمی بظاہر یہ کہتا ہے کہ وہ ہرایک کو پڑھتا ہے، کیکن وہ خودا پنے آپ کو کرائٹیرین (criterion) بنالیتا ہے۔ اس لیے اس طرح کا پڑھنا اپنے آپ کو پڑھنا ہوتا ہے، نہ کہ سب کو پڑھنا۔ صحیح طریقہ یہ ہے کہ پہلے آبجیکٹیوانداز میں قرآن وسنت کی روشی میں یہ جاننے کی کو شش کی

جائے کہ خالص قرآن وسنت کے اعتبار سے تھی طریقہ کیا ہے۔ مثال کے طور پرآپ اپنے طریقے کے مطابق، سیرت کی کوئی کتاب پڑھتے ہیں۔ اس میں آپ کوغز وات کے عنوان سے بہت سے واقعات ملتے ہیں۔ لیکن گہرائی کے ساتھ دیکھا جائے تو یہ غز وات ہر گز جنگ کے معنی میں نہیں ہیں۔ بلکہ ان کی بیشتر تعداد جنگ کواوائڈ کرنے کے معنی میں تھی۔

فریقِ نانی نے اگر پیغمبراسلام صلی الله علیه وسلم کو جنگ میں الجھانا چاہا تو آپ نے یہ کوشش کی کہ فریقِ نانی کی طرف ہے ہونے والے جنگی اقدامات کو جھڑپ (skirmishes) میں تبدیل کردیا جائے۔ گویا جھڑپ (skirmish) کے واقعات کوسیرت نگاروں نے غزوات کا نام دیا ہے۔ حالاں کہ وہ وہ پریکٹکل وزڈم کا استعمال کر کے جنگ کو اوا ٹلٹر کرنے کی ایک عظیم مثال ہے۔ کیوں کہ رسول اللہ نے جو کیا وہ یہ تھا کہ آپ نے حکیما نہ طریقہ اختیار کرتے ہوئے جنگی اقدام کو جھڑپ میں تبدیل کردیا۔ جیسا کہ خندق کے موقع پر ہوا۔

انسان ایک الین مخلوق ہے جوکسی ماحول میں زندگی گزارتا ہے۔ اس ماحول کے زیرِ اثر ہرایک انسان کا اپنا ایک ذہن سانچہ (mindset) بن جاتا ہے۔ وہ اپنے اسی بنے ہوئے ذہن دانسان کا اپنا ایک ذہنی سانچہ (conditioned mind) کے تحت چیزوں کود کھتا ہے اور رائے قائم کرتا ہے۔ اِسی مائنڈ سیٹ کو قرآن میں شاکلہ (17:84) کہا گیا ہے۔ قرآن وسنت کو درست انداز میں سمجھنے کی لازمی شرط یہ ہے کہ آدمی اپنے اِس خودسا ختہ شاکلہ کو توڑے اور ربانی شاکلے کی روشنی میں وہ دین کا مطالعہ کرے۔ اس کے بعد یمکن ہے کہ وہ اپنے مطالعے سے درست نتیجہ اخذ کر سکے۔

# سبق کی اہمیت

ولیم ہنری بِل گیٹس (پیدائش 1955) مشہور امریکی دولت مند ہے۔اس نے اپنی زندگی کے تجربات کی روثنی میں کہا — اپنی خوشی کا جشن منانا اچھا ہے،مگر اس سے بھی زیادہ اہم بات یہ ہے کہ آپ اپنی ناکامی سے سبق سیکھیں:

It is fine to celebrate success, but it is more important to heed lessons of failure.

# لكصني كالكجر

مولاناسیدسلیمان ندوی (1884-1884) جب ندوۃ العلماء (کھنؤ) میں استاد تھے، توان سے ان کے ایک طالب علم نے سوال کیا کہ کب لکھنا چاہیے۔ اس پر اضوں نے نصیحت کرتے ہوئے کہا: اتنا پڑھو، اتنا پڑھو کہ ابلنے لگے، اس کے بعد لکھو۔ یہ ایک صاحب تصنیف عالم کا نہایت کارآمد مشورہ ہے۔ لیکن یہ مطالعہ سی موضوع پر علمی انداز میں ہونا چاہیے۔ مثلاً اگر آپ یہ کریں کہ ضبح سے شام تک اردو اخبارات پڑھیں، اور پھر مضمون لکھنے بیٹے ہا تیں تو ایسے مضمون میں کوئی گہرائی نہیں ہوگی۔ سرسری مطالعہ سے سرسری مضمون لکھنے کی صلاحیت پیدا ہوگی۔ مرسری مطالعہ سے سرسری مضمون لکھنے کی صلاحیت پیدا ہوگی۔ گہرا مطالعہ کرنے سے آدمی کے اندر گہری سوچ پیدا ہوتی ہے۔ وہ اس قابل ہوجا تا ہے کہ معروف انگریزی رائٹر فرانسس بیکن (Francis Bacon, 1561-1626) کا مشہور تول معروف انگریزی رائٹر فرانسس بیکن (Francis Bacon, 1561-1626) کا مشہور تول عبی کہ بعض کتا ہیں صرف ورق گردانی کے لیے ہوتی ہیں، پھے سرسری مطالعہ کیا جاتا ہے:

Some books are to be tasted, others to be swallowed, and some few to be chewed and digested. (*The Essays*, Oxford, 1890, p. 342)

ایک کتاب اور دوسری کتاب میں یہ فرق اسی لیے پیدا ہوتا ہے کہ کوئی لکھنے والا کتاب کو گہرے مطالعے کے بعد کتاب چھاپ دیتا ہے۔مطالعے کے ابعد کتاب چھاپ دیتا ہے۔مطالعے کے اسی فرق کی وجہ سے کتاب میں فرق پیدا ہوجا تا ہے۔کسی نے کہا ہے کہ اگر کتاب کھوتو الیسی کتاب کھوکو الیسی کتاب کھوکو الیسی کتاب کھوکہ س کو پڑھا جائے۔جو کتاب بازار میں جا کررڈی میں فروخت ہوجائے، الیسی کتاب کھنے کا کیافائدہ۔موجودہ زمانے میں پریٹنگ پریس،اور پھرای ریڈرز، وغیرہ کی ایجاد کے بعد مطالعہ کرنا بہت آسان ہوگیا ہے۔

# لوپروفائل، مائي پروفائل

غزوه خيبر كاايك سبق آموز واقعه حديث كى كتابول آيا بهدايك روايت كالفاظ يه بيل:
عن أبي مُوسَى، قال: كُنّا مَعَ رَسُولِ اللّهِ صَلّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ فِي غَزَاةٍ ، فَجَعَلْنَا لاَ نَضْعَهُ مَنَ وَلَا نَعْلُو شَرَقًا، وَلاَ نَعْبُو صَلّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ هُ فَالَ: يَا أَيُّهَا النّاسُ ، ارْبَعُوا عَلَى أَنْفُسِكُمْ ، فَإِنّكُمْ لاَ تَدْعُونَ أَصَمَ وَلاَ صَلّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ هُ فَالَ: يَا أَيُهَا النّاسُ ، ارْبَعُوا عَلَى أَنْفُسِكُمْ ، فَإِنّكُمْ لاَ تَدْعُونَ أَصَمَ وَلاَ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ هُ وَسَلّمَ عَلَا اللهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ عَلَا اللهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ عَلَى الشّعرى عَلَيْهُ وَسَلّمَ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ وَسَلّمَ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ وَسَلّمَ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَلَهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ وَلَا اللهُ عَلَيْهُ وَلَا اللهُ عَلَيْهُ وَلَا اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ وَلَا عَلَى اللهُ عَلَيْهُ وَلَا عَلَى اللهُ عَلَيْهُ وَلَا عَلَى اللهُ عَلْهُ وَلَا عَلَى اللهُ عَلَيْهُ وَلَا اللهُ عَلْهُ وَلَا عَلَى اللهُ عَلَيْهُ وَلَا اللهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلْهُ وَلَا اللهُ عَلْهُ وَلَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلْمُ وَلَا عَلَى اللهُ عَلَيْهُ وَلَا عَلَى اللهُ عَلَيْهُ وَلَا اللهُ عَلَى اللهُ وَلِلْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ وَلَا عَلَى اللهُ عَلْمُ وَلَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَل

يه ايك مثال ہے، جس سے اندازہ ہوتا ہے كہ پيغبر اسلام صلى الله عليه وسلم كے كام كاطريقه كيا high ) ميں كام كرنا پيند كرتے تھے۔ بائى پروفائل (low profile) ميں كام كرنا پيند كرتے تھے۔ بائى پروفائل (profile) ميں كام كرنا پيغبر اسلام كا پينديدہ طريقه نه تھا۔ پيغبر اسلام صلى الله عليه وسلم نے فرمايا: إِنَّ اللهُ يُحِبُّ الْعَبْدَ النَّقِيَّ الْعَبْدَ اللهُ تعالى الله عليه وسلم ، حدیث نمبر 2965) ۔ یعنی ، بیشک الله تعالی ایسے بندے سے مجبت كرتا ہے، جو متى ہو، دنیا سے بنیا زہوا ورنمائش سے دور ہو۔

یہاں تک کہ اسلام میں عبادت کے معاملہ میں بھی لوپر وفائل کو بہت زیادہ اہمیت دی گئی سے ۔ حدیث میں ہے کہ ایسا صدقہ کرنے والا قیامت کے دن عرش کے سائے میں ہوگا، جواپنے دائیں ہاتھ سے صدقہ کرے تواس کے بائیں ہاتھ کوخبر نہ ہو: رَجُلٌ تَصَدَّقَ، أَخْفَى حَتَّى لَا تَعْلَمَ شِمَالُهُ مَا تُنْفِقُ يَمِينُهُ (صحیح البخاری، حدیث نمبر 660)۔

ایسا کیوں ہے ۔ لو پروفائل کامطلب ہے، پبلسٹی سے دوررہ کرکام کرنا۔ یعنی غیرنمایاں انداز میں کام کرنا کہ آپ کام میں اپنے لیے کام کرنا کہ آپ کا حریف آپ کے کام میں اپنے لیے خطرہ محسوس نہ کرے ۔ فریق ثانی آپ کے معاملے کو اپنے لیے غیرا ہم مجھ کرنظر انداز کردے:

A position of avoiding or not attracting much attention or publicity. Intended to attract no attention or controversy.

یے طریقہ بہت بڑی حکمت پر مبنی ہے۔ اس طریقہ کارکی حکمت یہ ہے کہ لوپر وفائل میں کام کیا جائے تواس سے ری ایکشن کا مسئلہ پیدا نہیں ہوتا۔ آدمی کو یہ موقع مل جاتا ہے کہ وہ شروع سے آخر تک اپنا کام معتدل انداز میں جاری رکھے، اور حسب منشا اپنے منصو لے کو کھیل تک پہنچائے۔

لوپر وفائل میں کام کرنے کی صورت میں ایسا ہوتا ہے کہ فریق ثانی کو آپ کام کی خبر نہیں ہوتی۔ وہ آپ کے راستے میں رکاوٹ ڈالنے کا منصوبہ نہیں بناتا، وہ آپ سے گراؤ کی کوشش نہیں کرتا۔ اس طرح آپ کو موقع مل جاتا ہے کہ آپ معتدل انداز میں اپنے منصوبوں کو ممل کرسکیں۔ آپ کی پوری انر جی صرف اپنے منصوبے کی تکمیل میں استعمال ہو۔ غیر ضروری چیزوں میں ضائع ہونے کی پوری انر جی صرف اپنے منصوبے کی تکمیل میں استعمال ہو۔ غیر ضروری چیزوں میں ضائع ہونے سے نے جائے۔ اس کے مقابلے میں ہائی پر وفائل کا مطلب ہے، نمایاں انداز میں کام کرنا:

A position or approach characterized by a deliberate seeking of prominence or publicity. If someone has a high profile, people notice them and what they do. If you keep a low profile, you avoid doing things that will make people notice you.

ہائی پروفائل میں کام کرنا، ہمیشہ مسئلہ پیدا کرنے کا سبب بن جاتا ہے۔ فریق ثانی بہت جلد آپ کے عمل سے آگاہ ہوجاتا ہے، اور آپ کے مقابلے میں جوابی منصوبہ بندی شروع کر دیتا ہے۔ اس طرح بہت جلدایسا ہوتا ہے کہ آپ اور فریق ثانی کے درمیان چین ری ایکشن (chain reaction) شروع ہوجا تا ہے۔ لو پروفائل میں کام کرنے کی صورت میں یہ ہوتا ہے کہ آپ کا وقت اور آپ کی انر جی صرف اپنے منصوبے کی تعمیل میں استعمال ہوتی ہے۔ جب کہ ہائی پروفائل میں کام کرنے کی صورت میں آپ کے وقت اور آپ کی انر جی کابڑا حصہ اصل مقصد میں گئے کے بجائے جوائی کارروائی میں گزرجاتا ہے۔

#### ر ائرى1986

## 13 جولائی 1986

آج کل کچھلوگ مجھے بے حد پریشان کیے ہوئے ہیں۔ان باتوں کوسوچ کراچا نک میرادل بھر آیا۔میری آبھوں میں آنسوآ گئے اورمیری زبان سے نکلا:

جنھوں نے سورج اور چاند کی بڑائی کی ان کولوگوں نے اوتار بنالیا۔ جنھوں نے انسانوں کی بڑائی کی ،ان کو اپنالیڈر بنا بڑائی کی ،ان کو اپنالیڈر بنا لیا۔ بیس نے ہرایک کوچھوڑ کرصرف خدا کی بڑائی کی تو سارے لوگ میرے دشمن بنے ہوئے ہیں۔ کیسی عجیب ہے یہ دنیا جہاں ہر بڑائی لوگوں کو گوارا ہے ،مگرایک خدا کی بڑائی کسی کو گوارا نہیں۔ کیسی عجیب ہے یہ دنیا جہاں ہر بڑائی لوگوں کو گوارا ہے ،مگرایک خدا کی بڑائی کسی کو گوارا نہیں۔ میرے اوپر کوئی شخص یہ الزام نہیں لگا سکتا کہ میں نے اللہ کی وحدت میں کوئی کی کی۔اللہ کے رسول کو نہیں مانا۔ آخرت کے حساب کتاب کا اٹکار کیا۔ میرے اوپر سارا الزام صرف یہ ہے کہ تم ہمارے اکا بر پر تنقید کیوں کرتے ہو۔ مزید ہے کہ کوئی شخص آج تک یہ ثابت نہ کرسکا کہ میری تنقید قرآن وحدیث کے اعتبار سے غلط ہوتی ہے۔

کیسے عجیب ہوں گے وہ لوگ جن کے پاس بولنے کے لیے پھھ نہ ہوتب بھی وہ ضروری سمجھتے ہیں کہ بولیں۔جوایک بندہ کے اوپر دست درازی کا کوئی حق ندر کھتے ہوں، پھر بھی وہ ضروری سمجھتے ہیں کہ وہ اس پرلاز ماً دست درازی کریں۔

آه،وه انسان جوخدا کی پکڑسے اتنا بھی نہیں ڈرتا، جبتنا کوئی شخص چیونٹی کے کاٹنے سے ڈرتا ہے۔ 14 جولائی 1986

12 اور 13 جولائی کومیں پیٹنہ میں تھا۔ پیٹنہ کے مدرستھمس الہدیٰ (قائم شدہ 1912) میں مجھے استقبالیہ دیا گیا۔ اس استقبالیہ کا آغاز اس جملہ سے ہوتا تھا — ہم عظیم آباد کے اس تاریخی شہر میں استقبال کرتے ہیں۔

اورنگ زیب (1707-1618) کے ایک پوتے کانام شہزادہ عظیم (1712-1664) تھا۔
اسی کے نام پر پٹنہ کا نام عظیم آباد رکھا گیا تھا۔ مگر انگریزوں کے زمانے میں وہ دوبارہ پٹنہ بن
گیا۔اس وقت سے آج تک تمام سرکاری کاغذات میں اس شہر کا نام پٹنہ ہی لکھا جاتا ہے۔ کہا جاتا ہے کہا باتا ہے کہ پٹنہ کسی "پٹن دیوی" کے نام سے ابتداء موسوم ہوا تھا۔

موجودہ زمانے کے مسلمانوں کا بیمزاج ان کے لیے غیر ضروری مسائل پیدا کرنے کا سبب بنا ہے۔ جس شہر کو ہمندومتفقہ طور پر" پٹنہ" کہتے ہوں، اس کو" عظیم آباد" کا نام دینا غیر ضروری قسم کی نفسیاتی پیچیدگی پیدا کرنا ہے۔ اور ایک طبقہ کو بیہ کہنے کا موقع دینا ہے کہ مسلمان اس ملک میں دوبارہ اورنگ زیب کا عہدوالیس لانا چاہتے ہیں۔

1971 میں، میں پاکستان گیا تھا اور لا ہور میں ٹھہرا تھا۔ اس وقت معلوم ہوا کہ لا ہور میں نقسیم سے پہلے ہندوؤں نے ایک کالونی بنائی تھی، جس کا نام اضوں نے کرشن نگر رکھا تھا۔ تقسیم کے بعد مسلمانوں نے اس کانام بدل کر اسلام نگرر کھ دیا۔ دوسری طرف کشمیر میں ایک شہر ہے، جس کا پر انانام اننت ناگ ہے۔ اس کا نام بھی مسلمانوں نے بطور خود بدل کر اسلام آباد رکھ چھوڑا ہے۔ سرکاری کا غذات میں پیشہراننت ناگ کہا جاتا ہے اور مسلمانوں کے خود ساختہ کاغذات میں اسلام آباد۔

مسلمانوں کا یہ معاملہ بھی عجیب ہے۔ وہ پاکستان میں بھی اسلام آباد بنانا چاہتے ہیں اور ہندستان میں بھی اسلام آباد۔ جولوگ اتنے غیر حقیقت پسند ہوں ، ان کے لیے موجودہ دنیا میں کوئی مستقبل مقدر نہیں۔

### 15جولائي1986

ابوالبرکات علوی (نظام پور، اعظم گڑھ) دہلی آئے۔ ملاقات کے دوران انھوں نے ایک واقعہ بتایا۔ بابری مسجد کے مسئلہ پر ایک مولانا صاحب نے دھواں دھارتقر پر کی ۔تقریر کے دوران انھوں نے باربار پر جوش طور پر کہا—

## بابری مسجد آج خون مانگتی ہے۔

ابوالبركات صاحب تقرير كے بعدان سے ملے اور كہا كه آپ نے جو پھھ فرماياوہ درست ہے۔ بيں

آپ سے صرف ایک سوال کرناچا ہتا ہوں۔ آپ نے اپنی تقریر میں کہا کہ بابری مسجد خون مانگتی ہے۔ مجھ کو صرف اتنا اور بتا دیجیے کہ کس کا خون، آپ کے لڑکوں کا، یا قوم کے لڑکوں کا خون پیش کروں گا۔

اپنے لڑکوں کا خون دینے کے لیے تیار ہوں تو اس کے بعد میں بھی اپنے بچوں کا خون پیش کروں گا۔

یسن کرمولانا صاحب خاموش ہو گئے اور کچھ دیر کے بعد فر ما یا کہ آپ الرسالہ تو نہیں پڑھتے ؟

یہ اللہ تعالی کا فضل ہے کہ الرسالہ نے پہلی بارقوم کو سوچنے سمجھنے کی طاقت دی ہے۔ آج لوگ باشعور ہوتے جارہے ہیں۔ جب کہ اس سے پہلے قوم کے پاس بے شعوری کے سوااور کوئی سرمایہ خصا۔

ہمارے قائدین نے قوم کا ذہن اتنابگاڑ دیا تھا کہ ہماری قوم سوچنے سمجھنے کی طاقت سے محروم ہو گئے تھی۔ جذباتی ہنگاموں کا نام لوگوں کے نز دیک پروگرام تھا۔ اور جو شیلے اشعار اور لفظی تقریروں کو گئے تھی۔ جذباتی ہنگاموں کا نام لوگوں کے نز دیک پروگرام تھا۔ اور جو شیلے اشعار اور لفظی تقریروں کو لوگوں نے اسلامی فکر سمجھ لیا تھا۔ اللہ کا فضل ہے کہ اس نے الرسالہ کو نے انقلاب کا ذریعہ بنایا۔

1986 کی 1986

17 جولائی 1986 کے اخبارات میں بیک وقت دوخبریں شائع ہوئی ہیں۔ایک خبر میں نے ٹائمس آف انڈیا (15 جولائی مص16) پر دیکھی۔اس میں بتایا گیاہے کہ پاکستان کی قومی اسمبلی نے احمد آباد کے فسادمیں مسلمانوں کے قبل پراظہارتشویش کیا۔

دوسری خبر میرے سامنے انڈین اکسپریس (15 جولائی، ص7) ہے۔ اس میں ایک خبر ہے، جس میں بتایا گیا ہے کہ بنگلہ دلیش میں اس وقت تین لا کھی تعداد میں بہاری مسلمان ہیں، جنہوں نے بنگلہ دلیش کرائسس کے وقت اپنے کو پاکستانی لکھوایا تھا۔ وہ پاکستان جاناچا ہے ہیں، مگر پاکستان ان کو لینے سے انکار کررہا ہے۔ ان "بہاری مسلمان" نے اولاً ہندستان چھوڑا۔ اس کے بعد وہ بنگلہ دلیش کی شہریت سے محروم ہوئے اور اب پاکستان میں داخلے کی اجازت سے بھی محروم ہوئے اور اب پاکستان میں داخلے کی اجازت سے بھی محروم ہیں۔

ہندستان میں مسلمانوں کے ساتھ کوئی زیادتی ہوتو پاکستان کےلوگ زور وشور کے ساتھاس کی مذمت کرتے ہیں۔ دوسری طرف ان پاکستانیوں کا حال یہ ہے کہ وہ خود مسلمانوں کے ساتھاس سے زیادہ بڑی بڑی زیاد تیاں کررہے ہیں جو ہندستان کررہاہیے۔

جب میں اس قسم کی خبریں پڑھتا ہوں تو میرے اندر سخت اشتعال پیدا ہوجا تا ہے۔ یہ بدترین

جرم ہے کہ آدمی خودجس فعل میں مبتلا ہواسی فعل کے لیے دوسروں کے خلاف جینے پکار کرے اوراس کو اسلامی اخوت کا نام دے۔ یہ کفر سے بھی زیادہ سنگین چیز ہے۔ کافر تھلم کھلامنکر حق ہوتا ہے اور یہلوگ وہ بیں جو کافرانہ فعل کرتے بیں اوراس پر اسلام کالیبل لگائے ہوئے ہیں۔ 17جولائی 1986

ابوالبر کات علوی (پیدائش 1929) دہلی آئے۔آج انھوں نے اپناایک واقعہ بتایا۔ وہ نومبر 1946 میں دیو بند گئے تھے۔ وہاں وہ مولاناحسین احمد مدنی کے مہمان رہے۔

یز مانہ وہ تھاجب کہ کانگریس اور مسلم لیگ کا جھگڑا اپنے عروج پرتھا۔ مسلم لیگ کے آدمی مولانا حسین احمد صاحب کی مخالفت کررہے تھے، بلکہ ان کے ساتھ اضوں نے ہرقسم کا ذلت آمیز سلوک بھی کہا تھا۔ اشتعال انگیزی کی یہی فضاتھی جب کہ ابوالبر کات صاحب نے دیو بند کا سفر کیا۔ انھوں نے بتایا کہ وہ مولانا حسین احمد مدنی کے مہمان خانہ میں تھے۔ مولانا اپنی چارپائی پر لیٹے ہوئے تھے۔ اس وقت ایک شخص آیا اور اس نے کہا:

## "مولانا، قائداعظم جناح كالله كي بيهال كياحشر هوگا؟"

مولانا حسین احد مدنی بیسوال سن کر پچھودیر چپ رہے۔ پھر فرمایا: "اگراس کے اراد ہے نیک ہیں تواس کا اجر بھی نیک نہیں ہوگا" ہیں تواس کا اجر بھی نیک ہوگا۔ اور اگراس کے اراد ہے نیک نہیں ہیں تواس کا اجر بھی نیک نہیں ہوگا" بیمثال بتاتی ہے کہ سخت ترین اختلاف کی حالت میں بھی مومن کا طریقہ کیا ہوتا ہے۔ مومن اللہ سے ڈرنے والاانسان ہے۔ اس کویقین ہوتا ہے کہ اس کا خدااس کو دیکھر ہا ہے اور اس کے ہرقول و فعل کا اس سے حساب لے گا۔ بیاحساس اس کو مجبور کرتا ہے کہ وہ ایک حدیر قائم رہے، وہ ہر حال میں انصاف کی بات کے۔

مولا ناحسین احمد نی صاحب مسٹر جناح کے سخت مخالف تھے۔ دونوں کے درمیان تعلقات اشتعال انگیزی کی حد تک خراب ہو چکے تھے۔ اس کے باوجود جب انھیں مسٹر جناح کے بارے میں بولنا ہوا تو وہ عبدیت کے دائرے میں رہ کر بولے۔ اپنے ناپیندیدہ شخص کے بارے میں بھی وہ انصاف کی حدسے باہر نہ جاسکے۔

# ايك انٹرويو

### ( زیرنظرانٹرویوکی پہلی قبط الرسالہ جولائی-اگست 2025میں شائع ہو چکی ہے )

س: آپ کے خیال میں اہل مدارس اورعلما بین مذا ہبی مکا لمے میں کیا کر دارا دا کر سکتے ہیں؟ ج: میرے خیال میں وہ اس تعلق سے نہایت مرکزی کر دارا دا کر سکتے ہیں لیکن بدشمتی سے وہ اس میں مشغول نہیں ہیں ۔ مدارس کوغیر مذاہب کے لوگوں کے ساتھ میل جول کے فائدے کا حساس نہیں ہے ۔ میرا خیال ہے کہ اس سے طلبہ پر منفی اثر بڑنے کے بجائے ان پر مثبت اثر بڑے گا اور اس سے ان کی مذہبیت کومزید تقویت حاصل ہوگی۔

اس سلسلے میں میں مولانا اشرف علی تھانوی کے ایک شاگرد کا واقعہ سنانا چاہوں گا۔ انھوں نے مولانا سے اپنے لڑکے کی مذہب سے بیگا نگی کی شکایت کی۔ مولانا تھانوی نے ان کومشورہ دیا کہ وہ اپنے اس لڑکے کوعیسائی اسکول میں بھیج دیں۔ چنا نچہ انھوں نے ایسا ہی کیا اور اس کے نتیج میں وہ لڑکا ایک باعمل مسلمان بن گیا۔ اس کی وجہ یتھی کہ یہاں اس لڑکے کومذہب کے تعلق سے مستقل چیلنج درپیش تھا۔ اس کے عیسائی ساتھی اس سے اسلام سے متعلق سوالات کرتے رہتے تھے۔ چنا نچہ اس کو اسلام کے متعلق پڑھنا پڑا۔ اسی طرح ان لوگوں نے اس سے نماز کے بارے میں سوال کیا تو اس کے دل میں نماز پڑھنا پڑا۔ اسی طرح ان لوگوں نے اس سے نماز کے بارے میں سوال کیا تو اس کے دل میں نماز پڑھنے کا داعیہ پیدا ہوا اور وہ اس کا یا بند ہوگیا۔

اس حوالے سے میں خود اپنی ایک مثال پیش کرنا چاہوں گا۔ تقریباً نصف صدی قبل جب میں کھنؤ میں تھا، تو میری ایک ہندو اسکالر سے ملا قات ہوئی ، جو ملحد تھا۔ اس نے مجھ سے کہا کہ اگر حضرت محمصلی اللہ علیہ وسلم کوتاریخ سے ہٹادیا جائے تو اس سے دنیا کی تاریخ میں کوئی فرق واقع نہیں ہوگا۔ میں اس کے اس بیان سے بالکل نہیں بھڑ کا۔ اس کے بجائے میں نے اس جملے کو ایک چیلنج مولار پر لیا۔ اس کے بعد میرے ذہن میں ایک خاص طرح کا فکری عمل شروع ہوگیا۔ مسلمان کے طور پر لیا۔ اس کے بعد میرے ذہن میں ایک خاص طرح کا فکری عمل شروع ہوگیا۔ مسلمان مول اللہ کو آخری پینمبر اور پوری انسانیت کے لیے ایک نمونہ تصور کرتے ہیں۔ مذکور شخص کے اس جملے نے مجھے مجبور کیا کہ میں رسول اللہ کے تاریخی رول کا مختلف کتابوں کے حوالے سے مطالعہ کروں۔ اس مطالعہ کا نتیجہ میری کتاب ''اسلام دورِ جدید کا خالق'' کی شکل میں سامنے آیا۔ حقیقت میں کروں۔ اس مطالعہ کا نتیجہ میری کتاب ''اسلام دورِ جدید کا خالق'' کی شکل میں سامنے آیا۔ حقیقت میں

یہ کتاب ایک ملحد شخص کے ساتھ انٹرا کیشن کا ثمرہ ہے۔ اگر میری اس شخص سے ملاقات نہیں ہوتی تو میں متعلقہ موضوع کے مطالعہ پر آمادہ بھی نہ ہوتا۔ بہر حال اس حوالے سے میں جو کہنا چاہتا ہوں وہ یہ ہب کہ مختلف مذاہب کے لوگوں کے ساتھ اختلاط سے خطرے کا جوتصور ہے، وہ بالکل بے بنیاد ہبے۔ جولوگ اس خطرے کے احساس سے دو چار ہیں، وہ اس چیلنج کی قدرو قیمت کو نہیں ہمچھ رہے ہیں، جواس اختلاط اور میل جول کی دین ہے۔ یمیل جول بجائے خود تعلیم ہی کی ایک شکل اور ذریعہ ہیں، جواس اختلاط اور میل جول کی دین ہے۔ یمیل جول بجائے خود تعلیم ہی کی ایک شکل اور ذریعہ ہبے۔ اگر مدارس کے لوگوں کا دوسرے مذاہب کے لوگوں کے ساتھ میل جول ہوتو میرے خیال میں ہندہ و مسلم تعلقات کے باب میں کا فی فائدہ حاصل ہوگا۔

س: کیا آپ سمجھتے ہیں کہ دوسروں کے ساتھ میل جول کو فروغ دیناعلما کی ذمہ داری ہے؟لیکن اگرعلم میل جول میں دلچیپی نہ لیتے ہوں تو؟

5: میں مدرسوں کواس کا الزام نہیں دے رہا ہوں۔ میں توصرف یہ کہنا چاہ رہا ہوں کہ دوسروں کے درمیان اسلام کا تعارف پیش کرنا یہ باہمی میل جول پر منحصر ہے۔ حجۃ الوداع کے موقع پر ہزاروں لوگوں کے اجتماع کو خطاب کرتے ہوئے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا تھا کہ میں اللہ کا ایک پیغام لے کرمبعوث ہوا ہوں۔ تم لوگوں کی ذمہ داری ہے کہ تم لوگ میرے بعداسے پوری انسانیت تک عام کر دو (صحیح البخاری ، حدیث نمبر 67)۔ چنا نچہاس کے بعد آپ کے اصحاب کی بڑی وجہ کی بڑی تعدادتباغ وارشاد کے لیے مکہ ومدینہ کوچھوڑ کراس سے متصل علاقوں میں چلی گئی۔ یہی وجہ ہے کہ مدینہ اور مکہ میں اصحاب رسول کی بہت کم قبریں ہیں۔

س: علما کی طرف سے دوسروں کے ساتھ تعامل میں سب سے بڑی رکاوٹ زبان کا مسئلہ ہے۔ علما کی اکثریت اردو کے علاوہ دوسری زبان سے واقف نہیں ہے۔ کیا آپ کولگتا ہے کہ یہاس سلسلے کی ایک بڑی مشکل ہے؟

ج: جہاں چاہ وہاں راہ۔ میں نے انگلش اور ہندی خود سے پیھی اور میں سمجھتا ہوں کہ اگر مدارس کے فارغین صحیح عزم سے کام لیں تو وہ بالکل سیکھ سکتے ہیں۔ جب ایک شخص دوسروں سے میل قائم کرتا ہے تو وہ آ ہستہ آ ہستہ اس کی زبان بھی سیکھتا جاتا ہے اور ان کی تہذیب وروایت سے بھی اس کی آشنائی بڑھتی چلی جاتی ہے۔ (جاری)

# ايمان كالباس

وبهب بن منبه (114-34 هـ) ایک مشهور تابعی اور جلیل القدر اہلِ علم میں شمار کیے جاتے ہیں۔ ان کا ایک بامعنی قول کتابوں میں ان الفاظ میں نقل کیا گیاہے: الْإِیمَانُ عُزیَانٌ، وَلِبَاسُهُ التَّقُوی، وَمَالُهُ الْفِقْهُ، وَزِینَتُهُ الْحَیَاءُ (مصنف ابن ابی شیبہ، اثر نمبر 35235) ۔ یعنی، ایمان بے اس کا سرماید دین کی گہری سمجھ ہے، اور اس کی زینت حیاہے۔ اس کا لباس تقویٰ ہے، اس کا سرماید دین کی گہری سمجھ ہے، اور اس کی زینت حیاہے۔

اس کا مطلب یہ ہے کہ یہ تینوں صفات ایمان کی بنیادی خصوصیات (features) ہیں۔ یعنی یہ وہ عناصر ہیں جن کے بغیر آدمی کا ایمان نامکمل رہتا ہے۔ جب تک انسان اپنے اندریہ صفات پیدا نہ کرے، اس کا ایمان محض زبانی دعویٰ ہوگا، نہ کہ قیقی ایمان۔

اصل یہ ہے کہ ایمان ایک اندرونی کیفیت ہے، اورعمل صالح اس کا ظاہری اظہار۔ جب انسان کے باطن میں ایمان کی سچائی اور پختگی نہ ہو، تو اس کا ظاہری عمل اللّٰہ کی نظر میں ناقص شمار ہوگا، بلکہ بعض اوقات وہ عمل قابلِ ردّ بھی ہوسکتا ہے۔ اسی حقیقت کو وہب بن منبہ نے "ایمان کے لیاس ہونے" سے تعبیر کیا ہے۔

معاشرتی لحاظ سے اس قول کا ایک اور پہلوبھی ہے۔ یعنی جولوگ ایمان کا دعویٰ کریں، کیکن ان میں وہ صفات پیدا نہ ہوں جن کو بہال تقویٰ، سمجھداری، اور حیا کہا گیا ہے، تو وہ اپنے ساج میں ایسے افعال کے مرتکب ہوسکتے ہیں، جو نہ صرف ان کے اپنے لیے، بلکہ دینِ اسلام کے لیے بھی بدنا می کا باعث ہوں گے۔ کیوں کہ بیصفات انسان کے لیے برائیوں کے مقابلے میں چیک اینڈ بیلنس کا کام کرتے ہیں، اوران کوخیر کے ممل پر ابھارتے ہیں۔

ایمان ایک زنده حقیقت ہے۔ اگرانسان اسے پوری سنجیدگی کے ساتھ دریافت کرے توبیاس کے پورے وجود کوربانی رنگ میں رنگ دیتا ہے (البقرۃ، 2:138) ۔ جبیبا کہ اصحابِ رسول کے زمانے میں ہوا البیکن اگرایمان کے اشرات انسان کے کردار، گفتار اور تعلقات میں ظاہر نہ ہوں، تواس کامطلب یہ ہے کہ وہ محض ایک بے جان رسم ہے، نہ کہ کوئی حقیقی عمل جوانسان کے اندر گہراانقلاب برپا کردے اورایک عام انسان کواعلی انسان میں بدل دے۔ (مولانا فرہا داحمہ)

## خبرنامهاسلامی مرکز —286

- دوحہ انٹرنیشنل بک فیئر (8 تا 17 مئی 2025) قطر کی راجدھانی دوحہ میں منعقد ہوا۔ اس میں گڈورڈ بکس نے شرکت کی۔ ادارے کی جانب سے مولانا محمد یعقوب عمری اور مولانا سیدا قبال احمد عمری نے اسٹال کا انتظام سنجالا، جب کہ قطر میں مقیم مولانا عبدالباسط عمری مقامی طور پرشریک ہوئے۔ میلے میں آنے والے زائرین اور مختلف این جب کہ قطر میں مقیم مولانا عبدالباسط عمری مقامی طور پرشریک ہوئے۔ میلے میں آنے والے زائرین اور مختلف این جی اور کے نمائندوں کو قرآن کریم کے تراجم اور دینی لٹریچ مختلف زبانوں میں پیش کیا گیا، جسسب نے شکریے کے ساتھ قبول کیا۔ یسفر نہایت مفید، امیدافزا، اور نتیج خیز ثابت ہوا۔
- 79 ویں یوم آزادی (15 اگست 2025) کے موقع پرنیشنل میڈیکل کالج، سہار نپور میں ایک پروگرام منعقد ہوا، جس کی صدارت کالج کے پرنسپل ڈاکٹر محمد اسلم خال نے کی۔اس میں ضلع کی ممتاز شخصیات نے شرکت کی۔اپنے صدارتی خطبے میں ڈاکٹر اسلم نے روحانیت،اخوت،اور اچھی قیادت کی اہمیت پرزور دیا۔آخر میں مولانا وحیدالدین خال کی کتابیں مہمانوں کو پیش کی گئیں اور ڈاکٹر اسلم نے تمام معززمہمانوں کا شکریدادا کیا۔
- 18 اگست کو CPS انٹرنیشنل ، دبلی کا ایک وفد ادارہ تحقیق و تصنیفِ اسلامی ، علیگڑھ کے دورے پر گیا ، جہال ادارے کے ذمہ داران اورریسر چ اسکالرس کے ساتھ ایک علمی نشست میں فکری تبادلۂ خیال ہوا۔ وفد میں مولانا سیدا قبال احمد عمری ، مولانا محد یعقو بعمری ، مسٹر وکرانت ڈاگر اور مسٹر بلال شفیح شامل تھے۔ اجلاس میں دورِ حاضر میں حکمت ، اجتہاد ، اور اتحادِ امت جیسے اہم موضوعات پر گفتگو کی گئے۔ اس پروگرام میں ریسر چ اسکالرس کے علاوہ ، ادارہ کے جوائنٹ سکر پیڑی اختیامی محمد نامل ہوئے۔ مولانا کمال اختر قاسمی ( رفیقِ ادارہ ) ، وغیرہ شامل ہوئے۔ مولانا نعمان بدر فلاحی ( رفیقِ ادارہ ) کے اختیامی کلمات پراس پروگرام کا اختیام ہوا۔
- جامعہ جمدرد، دہلی کے ایم اے اسلامیات کے طلبانے سی پی ایس انٹرنیشنل نئی دہلی کے تحت چند ہفتوں پر مشتمل ایک انٹرن شپ پروگرام ململ کیا، جس کا اختتام 19 ستمبر 2025 کوسی پی ایس انٹرنیشنل، نئی دہلی میں ہوا۔ اس پروگرام میں طلبہ کو پیر ہنمائی کی گئی کہ موجودہ دور میں اسلام پرعمل کرنے کے معاملے میں ہم کہاں غلطی کررہے ہیں، اور اس کو دوسروں کے سامنے پیش کرنے کا طریقہ کیا ہونا چاہیے۔ اس کے بعد انتصوں نے مختلف موضوعات پر پر پر بیزنٹیشنز، پیش کے، جن میں خوا تین اور اسلام، معرفت، اسلام اور امن، اور خدار خی زندگی سمیت دیگر موضوعات شامل تھے۔
- 30 ستمبر 2025 کوسی پی ایس انٹرنیشنل دیکی کی ٹیم کوود یا جیوتی انسٹی ٹیوٹ آف ریلیجس اسٹڈیزنئی دہلی نے مدعو کیا۔مسٹر رجت ملہوتر ااور مولانا فر ہاوا تھر، وغیرہ نے شرکت کی۔ان کے سامنے درج ذیل موضوعات پر خطابات پیش کیے گئے: قر آن،مولانا وحید الدین خال کی تعلیمات برائے پُرامن دنیا، اور پینخمبر اسلام صلی اللہ علیہ وسلم انسانیت کے لئے ایک بہترین نمونہ۔یہ خطابات مذہبی مطالعات کے طلبہ کے سامنے دیے گئے تھے۔ کچر کے انسانیت کے لئے ایک بہترین نمونہ۔یہ خطابات مذہبی مطالعات کے طلبہ کے سامنے دیے گئے تھے۔ کچر کے

#### بعد سوال وجواب کا سیشن ہوا۔ آخر میں طلبا کوانگریزی ترجمہ قر آن اور مولاناوحیدالدین خال صاحب کی کتابیں بطور تخفہ پیش کی گئیں۔

• We sincerely thank you for providing us with the Paighambar-e-Inquilab books, which were instrumental in the success of our recent Seerat Quiz Competition. By the grace of Allah and with your valuable support, the program attracted over 400 participants. It proved to be an incredibly inspiring and educational experience for everyone involved. We are receiving overwhelmingly positive feedback from both participants and attendees. What was truly uplifting was that even those who usually don't engage with Seerah literature were motivated to read the book because of the quiz format. Participants came not only from Rampur but also from places like Moradabad, Khatoli, and Hapur. In fact, my own relatives from various cities now want to organize similar events in their own towns. People are already expressing their hope for this event to become an yearly tradition, Alhamdulillah. Looking ahead, we are planning two more impactful programs, inshaAllah: one based on the book Raaz-e-Hayat and another major initiative on Mazhab aur Jadeed Challenge. These upcoming efforts will have an even wider reach and more ambitious goals, in-sha-Allah. We humbly ask CPS to continue supporting us in these future endeavors as well. Your help plays a vital role in spreading beneficial knowledge and creating interest in meaningful reading among our youth. Warm regards, (Anas Nadeem, Al-Khidmat Foundation, Rampur)

The Spirit of Patriotism: Love for Country that Embraces All Identities

(1) دین انسانیت (The Religion of Humanity)

(Message on Air) نشرى تقريرين (2)

(3) كتاب زندگى (The Book of Life)

(Building Life) تعمير حيات (4)

(5) تعبير کی غلطی (The Error of Political Islam)

## ख़ुदा के हुक्म के आगे झुक जाना

तायफ़ के क़बीले सक़ीफ़ का एक ख़ानदान बनू अम्र बिन उमैर था और मक्का के क़बीले बनू मख़ज़ूम का एक ख़ानदान बनू मुग़ीरा। इन दोनों ख़ानदानों में जाहिलियत (इस्लाम से पहले) के ज़माने में सूदी लेनदेन का मामला चलता था। मक्का की फ़त्ह के बाद दोनों ख़ानदान इस्लाम लाए तो उस वक़्त बनू अम्र बिन उमैर ने बनू मुग़ीरा से अपना बक़ाया सूद मांगा। उसके बाद बनू मुग़ीरा ने आपस में मश्चरा किया और तय किए गए फ़ैसले के मुताबिक़ कहा कि हम इस्लाम लाने के बाद अपनी इस्लामी कमाई से सूद अदा नहीं करेंगे। इस पर झगड़ा बढ़ा। उस वक़्त मक्का में रसूलुल्लाह (सल्ल०) की तरफ़ से अत्ताब बिन उसैद हाकिम थे। उन्होंने रसूलुल्लाह (सल्ल०) को इसकी ख़बर दी: आपने उसके जबाव में क़ुरआन की यह आयत लिख कर भेज दी:

"ऐ ईमान वालो, अल्लाह से डरो और जो सूद बाक़ी रह गया है उसे छोड़ दो, अगर तुम ईमान वाले हो। अगर तुम ऐसा नहीं करते तो अल्लाह और उसके रसूल की तरफ़ से लड़ाई के लिए सावधान हो जाओ।" (सूरह अल-बक़रह, 2:278-79)।

इस आयत को सुनते ही बनू अम्र बिन उमैर का ज़ेहन बदल गया। उन्होंने कहाः हम अल्लाह की तरफ़ पलटते हैं और बक़ाया सूद को छोड़ते हैं। (तफ़्सीर इब्ने कसीर, जिल्द एक, पेज 249)

#### दुनिया से भरे हुए और दीन से ख़ाली

हज़रत अबुद दर्दा कहते हैं कि ''ऐसा क्यों है कि मैं तुम्हारे पेट खाने से भरे हुए हैं देखता हूँ और इलम (मारिफ़त) से तुम को ख़ाली पाता हूँ।'' (जामि' बयानुल इल्म व फ़ज़लिही, असर संख्या 1036) हज़रत अली ने कहा, "आप हसन की गवाही नहीं मानते, हालांकि हदीस में है कि रसूलुल्लाह (सल्ल॰) ने फरमाया कि हसन और हुसैन (अली के दो बेटे) जन्नत के नौजवानों के सरदार हैं।"

क़ाज़ी शुरेह ने कहा, ''वह अलग बात है। दुनियावी मामलों में इस्लाम का उसूल यह है कि पिता के पक्ष में उसकी सन्तान की गवाही विश्वसनीय नहीं।''

हज़रत अली ख़लीफ़ा थे। वह काज़ी को निलम्बित करने का अधिकार रखते थे पर उन्होंने क़ाज़ी के फ़ैसले के आगे सिर झुका दिया और अपना दावा वापस ले लिया। नसरानी यह देखकर हैरान रह गया। वह चीख उठा और बोला.

"मैं गवाही देता हूं कि यह पैग़म्बरों के आदेश हैं कि अमीरुल मोमिनीन एक आम आदमी की तरह क़ाज़ी की अदालत में आएं और क़ाज़ी उसके खिलाफ़ फ़ैसला करें। मैं गवाही देता हूं कि ख़ुदा के सिवा कोई मा'बूद (उपास्य) नहीं और मुहम्मद अल्लाह के रसूल हैं।" फिर उसने कहा, "यह ज़िरह सचमुच अली की है। एक बार यह अली के ऊंट से गिर गई थी। और मैंने उसे उठा लिया था।" (हिल्यतुल औलिया, खण्ड 4, पृष्ठ 139)

अब हज़रत अली ने वह ज़िरह उसी व्यक्ति को दे दी और उसको और भी सात सौ दिरहम दिए और उसके बाद वह मुसलमान होकर हज़रत अली के साथ रहा, यहां तक कि सिफ्फ़ैन की लड़ाई में शहीद हो गया।

यह घटना उस उसूल की श्रेष्ठतम मिसाल है कि शासक और आम आदमी दोनों क़ानून की निगाह में बराबर हैं। क़ानून की अदालत में दोनों को समान रूप से उपस्थित होना चाहिए और दोनों के ऊपर कानून का फ़ैसला समान रूप से लागू होना चाहिए। तिरमिज़ी, हाकिम और अबू नईम ने हज़रत अली के जीवन की एक घटना का वर्णन इस तरह किया है:

हज़रत अली के पास एक ज़िरह (लौह-कवच) थी, जो खो गई थी। एक दिन वह कूफ़ा के बाज़ार की तरफ़ गए। उन्होंने देखा कि एक ईसाई ज़िरह बेच रहा है। पास जाकर देखा तो यह वहीं ज़िरह थी, जो उनसे खो गई थी।

हज़रत अली उस समय इस्लामी साम्राज्य के ख़लीफा (शासक) थे। वह चाहते तो उसी समय ज़िरह अपने क़ब्ज़े में ले सकते थे लेकिन उन्होंने अपने आपको कानून से ऊपर न समझा। उन्होंने नसरानी से कहा, "यह ज़िरह मेरी है तुम इसको लेकर क़ाज़ी (न्यायाधीश) के पास चलो। वह मेरे और तुम्हारे बीच फ़ैसला करेगा। उस समय मुसलमानों के क़ाज़ी शुरैह बिन हारिस थे। दोनों बाज़ार से चलकर क़ाज़ी शुरैह के पास पहुंचे।

शुरैह ने क़ाज़ी की हैसियत से पूछा, "अमीरुल मोमिनीन, आप क्या चाहते हैं?" हज़रत अली ने कहा, "यह ज़िरह मेरी है और मुझे वापस दिलाई जाए।" शुरेह ने नसरानी से पूछा कि "तुम क्या कहते हो ?"

उसने कहा, 'अमीरुल मोमिनीन झूठ बोल रहे हैं। यह ज़िरह मेरी है।"

काज़ी शुरैह ने हज़रत अली से कहा, "महज़ आपके दावे के आधार पर मैं ऐसा नहीं कर सकता कि ज़िरह उससे लेकर आपको दे दूं। आप अपने दावे के पक्ष में सबूत लाइये।"

हज़रत अली ने कहा, "शुरैह का निर्देश सही है।" इसके बाद उन्होंने अपने पक्ष में दो गवाह पेश किए। एक अपने गुलाम क़म्बर को और दूसरे अपने लड़के हसन को क़ाज़ी शुरेह ने कहा कि मैं कनवर की गवाही को तो मान रहा हूं पर मैं हसन की गवाही को नहीं मानता।" इस्लामी फ़ौज उस समय विजेता की हैसियत रखती थी। उसने चीन जैसे देश के सम्राटों को भी हथियार डालने पर मजबूर कर दिया था, पर जब क़ाज़ी (न्यायाधीश) ने अपना फैसला सुनाया तो इस्लामी फ़ौज के सरदार ने कोई बहस किए बिना उसको मान लिया। उसने तुरन्त फ़ौज को हुक्म दिया कि पूरी फ़ौज समरकंद छोड़कर निकल आए। यह अलग बात है कि इसकी नौबत नहीं आई।

समरकंद के लोगों ने जब देखा कि मुसलमान इतने ज़्यादा उसूल पसंद और न्यायप्रिय हैं तो वे हैरान रह गए। इससे पहले कभी उन्होंने ऐसा निष्पक्ष न्याय नहीं देखा था। उन्होंने महसूस किया कि मुस्लिम फ़ौज का आना उनके लिए शुभ है। और यह रहमत का आना है। उन्होंने अपनी मर्ज़ी और ख़ुशी से मुस्लिम हुकूमत को स्वीकार कर लिया। वह कह उठे: स्वागत है। हम आपके प्रशंसक, आज्ञाकारी और फ़रमाबरदार हैं।

यह घटना न्याय और इंसाफ़ का जो नमूना पेश कर रही है, उसकी मिसाल पूरे इतिहास में मुश्किल से मिलेगी। इस घटना में न्याय का उसूल अपने सर्वश्रेष्ठ रूप में और चरम सीमा पर है।

इंसाफ़ और न्याय बेशक श्रेष्ठतम मानवीय मूल्य हैं और यह घटना इस मूल्य (कद्र) के सम्मान की बेहतरीन व्यावहारिक मिसाल है।

## जनता और शासक के बीच क़ानूनी बराबरी

हज़रत अली बिन अबी तालिब इस्लाम के चौथे खलीफ़ा थे। उन्हें असाधारण सत्ता प्राप्त थी, पर वह लोगों के बीच एक आम इंसान की तरह रहते थे। न उनका जीवन स्तर दूसरों से अलग था और न उनको दूसरों की तुलना में ज़्यादा कानूनी अधिकार प्राप्त थे। आपकी पत्नी से कहा कि मसूर की दाल खाते खाते मेरा बुरा हाल हो गया, उन्होंने जवाब दिया, "तुम्हारे खलीफ़ा का भी रोज़ का खाना यही है।" आपसे पहले खलीफ़ा की हिफ़ाज़त के लिए सौ सिपाही तैनात थे। जब आप खलीफ़ा बने तो आपने सबको दूसरे सरकारी कामों में लगा दिया और कहा, "मेरी हिफाज़त के लिए अल्लाह ही काफी है।" यह उस शख्स का हाल था जिसके साम्राज्य की सीमाएं सिन्ध से लेकर फ्रांस तक फैली हुई थीं।

आप की ख़िलाफ़त के ज़माने की एक और घटना है। समरकंद के निवासियों का एक प्रतिनिधि मंडल आपसे मिलने आया। उसने एक फौजी सरदार क़ुतैबा बिन मुस्लिम बाहली के बारे में शिकायत की कि इस्लामी नियम के मुताबिक़ उन्होंने हमको पूर्व सूचना नहीं दी। और हमारे शहर में अचानक अपनी फौजें भेज दीं लिहाज़ा हमारे साथ इंसाफ किया जाए।

समरकंद की विजय हज़रत उमर बिन अब्दुल अज़ीज़ से पहले हुई थी और अब उसके सात साल बीत चुके थे पर आपने इंसाफ के तकाज़े को पूरा करना ज़रूरी समझा। हज़रत उमर बिन अब्दुल अज़ीज ने ईराक के हाकिम को लिखा कि समरकंद के लोगों के मुकद्दमों की सुनवाई के लिए एक विशेष न्यायाधीश नियुक्त किया जाए। इराक के प्रशासक ने तुरन्त आदेश का पालन किया और जमी बिन हाजिर अल बाहली को इसका काज़ी (न्यायाधीश) नियुक्त कर दिया उनकी अदालत में मुकद्दमा पेश हुआ। दोनों पक्षों ने खुलकर अपनी-अपनी दलीलें पेश कीं अन्त में क़ाज़ी (जज) ने समरकंद वालों की शिकायत को सही ठहराते हुए फैसला सुनायाः

मुसलमानों की फ़ौज समरकंद को छोड़कर बाहर आ जाए। समरकंद वालों को उनका किला और अन्य चीजें वापस कर दी जाएं। इसके बाद इस्लामी क़ायदे के अनुसार मुसलमानों का फ़ौजी सरदार उनके सामने ज़रूरी शर्तें पेश करे। अगर वह तमाम शर्तों को मानने से इंकार कर दें तो फिर इसके बाद उनसे जंग की जाए।

#### तहक़ीक़ ज़रूरी

रसूलुल्लाह सल्लल्लाहु अलैहि वसल्लम अपने सहाबा (साथियों) के साथ बैठे हुए थे, उनमें से एक सफ़वान बिन मुअत्तल थे। इस बीच एक औरत आती है। वह रसूलुल्लाह सल्लल्लाहु अलैहि वसल्लम से कहती है कि सफ़वान बिन मुअत्तल मेरे शौहर हैं। जब मैं नमाज़ पढ़ती हूं तो वह मुझको मारते हैं और जब मैं रोज़ा रखती हूं तो मेरा रोज़ा खुलवा देते हैं।

औरत की बात सुनकर पहली नज़र में **वह** सही और उसका शौहर ग़लत दिखाई देता था। लेकिन जब रसूलुल्लाह (सल्ल॰) ने शौहर से पूछताछ की, तो असलियत इसके उलट निकली। चूँकि सफ़वान बिन मुअत्तल ख़ुद मौजूद थे, इसलिए आपने उस शिकायत के बारे में उनसे भी सवाल किया।

उन्होंने कहा कि ऐ ख़ुदा के रसूल, नमाज़ के लिए मारने की हक़ीक़त यह है कि वह दो-दो सूरतें पढ़ती है, हालांकि इससे मैं उसको मना कर चुका हूं। रसूलुल्लाह सल्लल्लाहु अलैहि वसल्लम ने फ़रमाया कि एक ही सूरः काफ़ी है। फिर सफ़वान ने कहा कि रोज़ा खुलवाने की हक़ीक़त यह है कि वह लगातार रोज़ा रखती है और मैं जवान आदमी हूं, सब्र नहीं कर सकता। रसूलुल्लाह सल्लल्लाहु अलैहि वसल्लम ने फ़रमाया कि किसी औरत के लिए ठीक नहीं कि वह अपने शौहर की इजाज़त के बिना नफ्ल (फ़र्ज़ के इलावा) रोज़ा रखे।

किसी के ख़िलाफ़ शिकायत की बात मालूम हो तो सिर्फ़ सुन कर उसको नहीं मान लेना चाहिए, बल्कि तहक़ीक़ करनी चाहिए। हो सकता है कि तहक़ीक़ के बाद शिकायत ग़लत साबित हो।

#### न्यायप्रियता

हज़रत उमर बिन अब्दुल अज़ीज़ (62-101 हिजरी) पांचवे खलीफ़ा-ए-राशिद (आदर्श ख़लीफ़ा) हैं। आपके सेवक अबू उमैया कहते हैं कि मैंने एक दिन से बचते हुए एहतियात के साथ फूल तोड़ो। तुमने एहतियात वाला काम बेएहतियाती से किया, इसी का नतीजा है कि तुम्हारा हाथ ज़ख्मी हो गया।

अब फूल तोड़ने वाला गुस्सा हो गया। उसने कहा कि सारा क़ुसूर तो इन कांटों का है। उन्होंने मेरी हथेली और मेरी उंगलियों से खून निकाल दिया। और तुम उल्टा मुझको मुजिरम ठहरा रहे हो। उसका साथी बोला, मेरे दोस्त, यह पौदे के कांटों का मामला नहीं, यह क़ुदरत की प्रबंधन-व्यवस्था का मामला है। क़ुदरत ने दुनिया की व्यवस्था इसी तरह बनाई है कि यहां फूल के साथ कांटे हों। मेरी और तुम्हारी चीख़ और पुकार ऐसा नहीं कर सकती कि इस व्यवस्था को बदल दे। फूल के साथ कांटे की यह व्यवस्था तो बहरहाल इसी तरह दुनिया में रहेगी। अब मेरी और तुम्हारी कामयाबी इसमें है कि हम इस सच्चाई को मानते हुए इससे बचने की तदबीर तलाश करें। और वह तदबीर यह है कि कांटों से बच कर फूल को हासिल करें। कांटों में न उलझते हुए फूल तक पहुंचने की कोशिश करें।

फूल के साथ कांटे का होना कोई सादा बात नहीं। यह फ़ितरत और क़ुदरत की ज़ुबान में इंसान के लिए सबक़ है। यह प्रकृति की भाषा में इन्सानी हक़ीक़त का ऐलान है। यह उस फ़ितरी मन्सूबे का परिचय है, जिसके मुताबिक़ ख़ुदा ने मौजूदा दुनिया को बनाया है। इसका मतलब यह है कि इस दुनिया में वही क़दम कामयाब होता है जो बच कर चलने के उसुलों के मुताबिक़ हो।

जहां बचने की ज़रूरत हो वहां उलझना, जहां तदबीर की ज़रूरत हो वहां एजीटेशन करना सिर्फ़ अपनी अयोग्यता का ऐलान करना है। ख़ुदा ने जिस मौक़े पर बच कर चलने का तरीक़ा इख़्तियार करने का हुक्म दिया हो, वहां उलझने का तरीक़ा इख़्तियार करना ख़ुद अपने आपको मुजरिम बनाना है। चाहे आदमी ने दूसरों को मुजरिम साबित करने के लिए डिक्शनरी के तमाम अल्फ़ाज़ दोहरा डाले हों।

### एक सरदार की खूबियाँ

इब्ने सा'द ने अब्दुल्लाह बिन अब्बास से रिवायत किया है कि मैंने उमर रज़ि॰ की इतनी ख़िदमत की कि उनके घर वालों में से भी किसी ने उनकी इतनी ख़िदमत नहीं की। वह मुझको अपने पास बिठाते और मेरी इज़्ज़त करते थे। एक दिन मैं उनके घर में तन्हाई में उनके साथ था। अचानक उन्होंने इतने ज़ोर की आह भरी कि मुझे लगा कि उसी के साथ उनकी जान निकल गई। मैंने पूछा, 'क्या आपने किसी डर की वजह से आह भरी है" उन्होंने कहा, ''हां," मैंने कहा, ''वह डर क्या है?" फ़रमाया, ''मेरे क़रीब आ जाओ।" मैं क़रीब हो गया। फिर फ़रमाया, ''इस काम (ख़िलाफ़त) के लिए मैं किसी को नहीं पाता।" मैंने छः आदिमयों का नाम लेकर कहा, ''क्या आपने फ़ुलां और फुलां के बारे में नहीं सोचा?" मैं एक-एक नाम लेता जाता था और वह हरेक के बार में कुछ न कुछ कहते जाते थे। आख़िर में फ़रमायाः

इस काम का अहल (पात्र) सिर्फ़ वही शख़्स है जो शदीद (कठोर) हो बिना अकड़ के। नर्म हो बिना कमज़ोरी के, सख़ी (दानी) हो बिना फ़िजूलखर्ची के, माल रोकने वाला हो बिना कंजूसी के। (कंज़ुल उम्माल, असर संख्या 14262)

अब्दुल्लाह बिन अब्बास ने कहाः ''यह अच्छाईयाँ और खूबियां उमर रज़ि॰ के सिवा किसी और में जमा नहीं हुई।

## मुजरिम कौन

एक आदमी को गुलाब का फूल तोड़ना था। वह शौक़ के तहत तेज़ी से लपक कर उसके पास पहुंचा और झटके के साथ एक फूल तोड़ लिया। फूल तो उसके हाथ में आ गया, लेकिन तेज़ी के नतीजे में कई कांटे उसके हाथ में चुभ चुके थे। उसके साथी ने कहा कि तुमने बड़ी मूर्खता की, तुमको चाहिए था कि कांटो

#### सादा पहचान

अनस बिन मालिक रज़ि अल्लाहु अन्हु कहते हैं कि रसूलुल्लाह सल्लल्लाहु अलैहि वसल्लम ने फ़रमाया, "तुम में से कोई सच्चा मुस्लमान नहीं हो सकता जब तक उसका यह हाल न हो जाए कि वह अपने भाई के लिए वही पसंद करे जो वह अपने लिए पसंद करता है। (सही अल-बुखारी, हदीस संख्या 13)।

किसी आदमी के साथ बदजुबानी की जाए, तो उसे बुरा लगेगा और उसके साथ नर्म बोल बोले जाएं तो उसको अच्छा लगेगा। इसी निजी तजुर्बे को सामने रखते हुए वह दूसरों से भी बर्ताव करे। वह दूसरों से कड़वे अन्दाज़ में बात न करे, वह हमेशा उनके साथ नर्म अन्दाज़ में बात करे।

अगर किसी को उसका जायज़ हक़ न मिले, तो वह उसे बुरा लगेगा। इसलिए इंसान को चाहिए कि वह दूसरों के हक़ अदा करे और किसी का हक़ मारने से पूरी तरह बचे।

किसी के साथ वादा किया जाए और फिर उसको पूरा न किया जाए तो उसको बेहद तकलीफ़ पहुंचेगी। आदमी इसी से दूसरों के बारे में सबक़ ले। वह किसी से वादा करे तो ज़रूर उसको पूरा करे, वह किसी के साथ वादाख़िलाफ़ी का व्यवहार न करे।

उसको नुकसान पहुंचाया जाए तो उसको फ़ौरन गुस्सा आ जाता है। इस निजी तजुर्बे को ध्यान में रखते हुए वह दूसरों के बारे में जान ले। वह कभी दूसरों को नुक़सान न पहुंचाए, वह हमेशा यह कोशिश करे कि उससे हमेशा दूसरों को लाभ पहुंचे।

एक सच्चा मुस्लमान बहुत ही हस्सास (संवेदनशील) इन्सान होता है। उसकी संवेदनशीलता उसको मजबूर करती है कि वह दूसरों के हक़ में वैसा ही बने जैसा वह दूसरों को अपने हक़ में देखना चाहता है। A fisherman once told me that one doesn't need a cover for a crab basket. If one of the crabs starts climbing up the side of the basket, the others will reach up and pull it back down. (Charles Allen, *The Miracle of Love*)

केकड़े की यह प्रकृति यक्नीनन ख़ुदा ने बनाई है। दूसरे शब्दों में केकड़े का यह तरीक़ा एक ख़ुदाई तरीक़ा है। केकड़े की मिसाल से ख़ुदा इन्सानों को बता रहा है कि उन्हें सामूहिक ज़िन्दगी को किस तरह चलाना चाहिए।

सामूहिक जिन्दगी में एकता की बेहद अहमियत है और एकता क़ायम करने का बेहतरीन उपाय वही है जो केकड़ों की दुनिया में ख़ुदा ने क़ायम कर रखा है। किसी मानव-समूह के लोगों को इतना चेतनापूर्ण होना चाहिए कि अगर उनमें से कोई शख़्स मतभेद का शिकार हो और अपने समूह से जुदा होना चाहे तो दूसरे लोग उसको पकड़ कर दोबारा अन्दर की तरफ़ खींच लें। टोकरी के लोग अपने एक आदमी को टोकरी के बाहर न जाने दें।

इस्लामी इतिहास में इसकी एक शानदार मिसाल हज़रत सा'द बिन उबादा अन्सारी की है। रसूलुल्लाह (सल्ल०) के देहांत के बाद, ख़िलाफ़त के मुद्दे पर उनमें आपसी मतभेद पैदा हो गया।

ज्यादातर सहाबी इससे सहमत थे कि क़ुरैश क़बीले के किसी शख़्स को ख़लीफ़ा बनाया जाए। लेकिन सा'द बिन उबादा के ज़ेहन में यह आया कि ख़लीफ़ा अन्सार का कोई शख़्स हो या फिर दो ख़लीफ़ा बनाए जाएं- एक मुहाजिरों में से दूसरा अन्सार में से। लेकिन इतिहास बताता है कि सा'द बिन उबादा के क़बीले के तमाम लोग अपने सरदार की राह में रुकावट बन गए। उन्होंने सा'द बिन उबादा को खींच कर दोबारा टोकरी में डाल लिया और उनको उससे बाहर जाने नहीं दिया।

एक व्यक्ति ने आपकी आलोचना की, जिससे आपके अहं को ठेस पहुँची और आप भीतर से विचलित हो गए। ठीक उसी समय, रसूल के लाए हुए दीन की ये शिक्षा आपके सामने आती है कि अहंकार न अपनाओ, बल्कि संयम और विनम्रता के साथ लोगों के बीच रहो। अब यदि आपने आलोचना का जवाब विनम्रता से दिया, तो यह पैग़म्बर के लाए हुए दीन पर अमल होगा; लेकिन यदि आपने जवाब अहंकार और घमंड के साथ दिया, तो यह आपका अपनी इच्छाओं का पीछा करना कहलाएगा।

एक व्यक्ति के किसी रवैए से आपको शिकायत पैदा हुई। आप उत्तेजित हो गए। उस वक्ष्त आपके सामने रसूल (सल्ल॰) की लाई शरीअत का यह हुक्म आया कि लोग भड़काएं तब भी तुम सब्र और नज़रअन्दाज़ करने का तरीका अख़्तियार करो। अब अगर आपने उत्तेजना के बावजूद सब्र किया तो आपने पैग़म्बर के लाए हुए दीन पर अमल किया। और अगर आप उत्तेजित होकर उस व्यक्ति से लड़ने लगे तो आपने अपनी इच्छा की पैरवी की।

यही मामला पूरी ज़िन्दगी का है। हर मामला जो आदमी के साथ घटता है, उसमें उसके लिए दो में से एक रवैया इख़्तियार करने का मौक़ा होता है। एक रवैया अपनाने के बाद वह ख़ुदा के यहां ईमान वाला लिख दिया जाता है और दूसरा रवैया इख़्तियार करने के बाद बे-ईमान।

#### एकता की मिसाल

एक व्यक्ति ने अपना एक अनुभव लिखा है कि एक मछुआरे ने एक बार मुझे बताया कि केकड़े की टोकरी पर किसी को ढक्कन लगाने की ज़रूरत नहीं। अगर उनमें से कोई केकड़ा टोकरी के किनारे से निकलना चाहे तो दूसरे वहां पहुंचते हैं और उसको पीछे की तरफ़ खींच लेते हैं: किसी पीड़ित या कमजोर व्यक्ति का साथ दिया गया हो, जिससे इंसान की भलाई का उद्देश्य झलकता हो, और जो भलाई तथा सुधार की भावना से कही गई हो।

इसके उलट, बुरी बात वह है जो अपने अहंकार को बढ़ाने, ज़ालिम को ताक़त देने या बुरी नीयत से कही जाए। ऐसी बातें दबे हुए झगड़ों को फिर भड़का देती हैं और आख़िरकार धरती पर फ़साद और अव्यवस्था फैल जाती है।

अल्लाह पर और आख़िरत पर यक़ीन आदमी को संजीदा और ज़िम्मेदार बनाता है। और जो शख़्स सच्चे अर्थों में संजीदा और ज़िम्मेदार हो जाए उसका बोलना वैसा ही हो जाएगा, जिसका उपरोक्त हदीस में ज़िक्र हुआ है।

#### दो तरीक़े

अब्दुल्लाह बिन उमर रज़ि अल्लाहु अन्हु कहते हैं कि रसूलुल्लाह (सल्ल॰) ने फ़रमायाः तुम में से कोई शख़्स ईमान वाला नहीं हो सकता यहां तक कि उसकी इच्छाएं उसके अधीन न हो जाएँ जिसे मैं लेकर आया हूँ। (अल-सुन्नह इब्ने आसिम, हदीस संख्या 15)

इस हदीस से मालूम होता है कि दुनिया में अमल (कर्म) करने के दो तरीक़े हैं। एक है अपनी ख़्वाहिश पर अमल करना और दूसरा है पैग़म्बर के लाए हुए दीन पर अमल करना।

आपके सामने एक हक़ आया। आपके दिल ने गवाही दी कि यह हक़ (सत्य) है। लेकिन इसी के साथ चेतन या अवचेतन रूप से यह एहसास पैदा हुआ कि अगर मैं इस हक़ को मान लूं तो मेरा दर्जा नीचा हो जाएगा। अब अगर आपने हक़ को मान लिया तो आपने पैग़म्बर के लाए हुए दीन पर अमल किया और अगर आपने हक़ का इन्कार किया तो आपने अपनी इच्छा की पैरवी की।

हालत में उसकी अपने दुश्मन से मुठभेड़ हो जाती है। अब अगर जानवर दुश्मन से लड़ाई शुरू कर दे तो उसके आत्म-विकास का काम धरा रह जाएगा। यही वजह है कि हर जानवर दुश्मन से सीधी टक्कर लेने से बचता है, बशर्ते कि वह उसमें मजबूरन पड़ जाए। वह आत्म-विकास के काम को जारी रखने की ख़ातिर टकराव से बच कर निकल जाता है। जानवर तो ये तरीक़ा अपनी फितरत से अपनाते हैं, लेकिन इंसान को इसे अपनी समझ-बूझ से अपनाना पड़ता है।

#### बोलने की शर्त

अबू हुरैरा रज़ि अल्लाहु अन्हु कहते हैं कि रसूलुल्लाह सल्लल्लाहु अलैहि वसल्लम ने फ़रमाया कि जो आदमी अल्लाह पर और आख़िरत के दिन पर ईमान रखता हो उसको चाहिए कि वह बेहतर बोले वरना चुप रहे। (सहीह अल-बुख़ारी, हदीस संख्या 6019)

जो इंसान अल्लाह की बड़ाई, ताक़त और उसकी महानता को मानता है, और जिसे यक़ीन है कि क़यामत के दिन अल्लाह उसकी हर बात का हिसाब लेगा — वह बोलते समय बहुत संभलकर बोलता है।

यह स्वभाव उसको अपने आप पर नज़र रखने वाला बना देता है। उसकी ज़ुबान पर खामोशी का ताला लग जाता है। वह सिर्फ़ उस वक़्त बोलता है, जबिक बोलना वाक़ई ज़रूरी हो गया हो और जहां सच्ची ज़रूरत न हो वहां वह चुप रहना पसंद करता है।

जो आदमी अपनी मानसिकता के स्तर पर ऐसा बन जाए, उसकी ज़बान जब खुलेगी तो भली बात ही के लिए खुलेगी। बकवास और बेहूदा बात के लिए उसकी जुबान इस तरह बंद हो जाएगी, जैसे उसके पास बोलने के लिए शब्द ही नहीं।

भली बात वह है जिससे कोई ईश्वरीय सच्चाई प्रकट होती हो, जिसमें

शुरूआती रूप (भ्रूण) होता है, अपने मेज़बान जानवर के जिस्म का अन्दरूनी हिस्सा खाता रहता है, यहां तक कि वह लारवा (छोटे बच्चे) की शक्ल ले लेता है। अब यह लारवा बाहर निकलने के लिए ज़ोर करता है। मेज़बान जानवर के लिए यह लम्हा सख़्त कष्टदायक होता है, पर वह एक ऐसे दुश्मन के मुक़ाबले में अपने को बेबस पाता है जो खुद उसके पेट में घुसा हुआ हो। इस तरह लारवा ज़ोर लगाता रहता है, यहां तक कि वह अपने मेज़बान जानवर के जिस्म को फाड़ कर बाहर आ जाता है। यह सारा कुछ इतना ज़्यादा कष्टदायक होता है कि इसके दौरान मेज़बान जानवर मर जाता है।

कुदरत के सिखाए हुए जीव-जन्तुओं में बचाव के जो उपाय पाए जाते हैं, वही इन्सान के लिए भी पूरी तरह कारगर हैं। इन्सान के लिए भी अपने दुश्मन के मुक़ाबले में बेहतरीन तरीक़ा यह है कि वह सीधे टकराव से बचे और कतरा कर निकलने की कोशिश करे। दुश्मन को भी यह महसूस करने का मौक़ा न दिया जाए कि आप उसके 'दायरे' में प्रवेश कर रहे हैं। अगर दुश्मन का सामना हो जाए तो उसके मुक़ाबले में अपने को निष्क्रिय और बेजान जाहिर करके अपने को उसकी पकड़ से हटा लिया जाए, अपने दायरे में सिमट कर उसको यह अहसास दिलाया जाए कि मेरी वजह से तुम्हारा किसी किस्म का कोई नुकसान नहीं। इसी के साथ ऐसा उपाय भी किया जाए जिसके ज़रिए संकट की घड़ी में दुश्मन का वार ख़ाली जा सके।

जानवरों ने अपने बचाव के ये उसूल खुद नहीं बनाए, वे उनको ख़ुदा ने सिखाए हैं। इनको ख़ुदाई पृष्टि हासिल है। फिर जानवरों की दुनिया में इस तरह के बचाव व सुरक्षा के तरीक़े 'बुज़दिली' की वजह से नहीं हैं, बल्कि ख़ालिस हक़ीक़त पसंदी (यथार्थवाद) पर आधारित हैं। इसका मतलब यह होता है कि ग़ैरज़रूरी टकराव से बच कर "तामीरे ख़ुद" (आत्म-विकास) के कार्य को जारी रखा जाए। कोई जानवर चारे की तलाश में जा रहा है। कोई अपने जोड़े से मिलने के लिए निकला है। कोई अपना घर बनाने की जद्दो-जहद में लगा है। ऐसी कर सांकेतिक तौर पर यह ज़ाहिर करते हैं कि यहां से एक तरफ़ तुम्हारा इलाक़ा है और दूसरी तरफ़ मेरा इलाक़ा है। इस दिखावटी या प्रतीकात्मक टकराव के बाद दोनों पीछे की तरफ़ लौट जाते हैं। और इसके बाद दोनों पूरी तरह इस हद के बंटवारे को निभाते हैं। बहुत कम ऐसा होता है कि दो सांड आपस में लड़ जाएं।

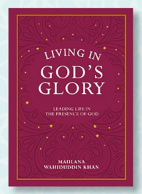
- 3. आप नीली घोड़ी या बीर बहूटी को छुएं तो वह पैर समेट कर मुर्दा-सी बनकर पड़ जाएगी। बहुत से जानवरों के लिए अपने दुश्मन से बचने का यह आसान तरीका है। जब वे देखते हैं कि दुश्मन सिर पर आ गया है और उससे बचना नामुमिकन है तो वे अपने को निष्क्रय और बेजान-सा बना लेते हैं। उनका दुश्मन उनको देखता है पर वह मुर्दा समझ कर उनको छोड़ देता है। वे अपने को मृत ज़ाहिर करके अपने को दुश्मन से बचा लेते हैं और जब दुश्मन चला जाता है तो वह भाग जाते हैं।
- 4. जानवर बिलों के अन्दर रहते हैं। उनके लिए हमेशा यह ख़तरा होता है कि उनका दुश्मन उनके बिल के अन्दर घुस जाएगा और दुश्मन से वह इस तरह घिर जाएंगे कि बिल के सामने के रास्ते से भाग न सकेंगे। इसलिए बिल वाले जानवर हमेशा अपने बिल में एक पिछला रास्ता (इमरजेंसी गेट) रखते हैं जो संकट के वक़्त काम आ सके। जब भी कोई जानवर देखता है कि सामने के सूराख से उसका दुश्मन घर में घुस आया है तो वे पीछे के सूराख से निकल जाता है और दुश्मन की पकड़ से अपने को बचा लेता है।
- 5. एक बहुत छोटा कीड़ा है। वह अपने दुश्मन-कीड़े को ख़त्म करने के लिए बहुत दिलचस्प तरीक़ा अपनाता है वह अपने दुश्मन कीड़े के जिस्म में अपना डंक चुभा देता है जो इंजैक्शन की सुई की तरह होता है यानी नुकीला और अंदर से पोला (खोखला)। वह बहुत फुर्ती से अपने बेहद छोटे अंडे को उसके जिस्म में दाख़िल कर देता है। यह अंडा, जो दरअसल ज़िन्दा बच्चे का

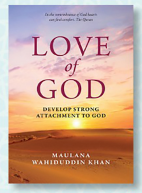
#### क़ुदरत का सबक़

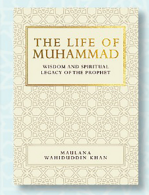
जानवरों के दो सबसे बड़े मसले हैं- खाना और अपनी हिफाज़त। जानवरों में एक-दूसरे के दुश्मन होते हैं और हर जानवर को हर समय अपने बचाव का ख़याल रखना पड़ता है। जानवरों में बचाव के जो तरीक़े पाए जाते हैं वे इन्सान के लिए भी बहुत अहमियत रखते हैं, क्योंकि जानवरों का तरीक़ा दर-असल क़ुदरत का तरीक़ा है। जानवर जो कुछ करते हैं अपनी स्वाभाविक प्रवृत्ति (natural instincts) के तहत करते हैं। दूसरे शब्दों में वे सीधे क़ुदरत के सिखाए हुए हैं। जानवर सृष्टि की पाठशाला में सीखे हुए विद्यार्थी हैं। उनका अमल या कर्म क़ुदरत का बताया हुआ सबक है। उनके काम करने के ढंग को, पैदा करने वाले की पृष्टि हासिल है। इस सिलसिले में कुछ मिसालें पेश हैं:

- 1. हाथी और शेर जंगल के दो सब से बड़े जानवर हैं। अगर दोनों में टकराव हो जाए तो यह टकराव दोनों के लिए ख़तरनाक और प्राणघातक होता है। हाथी और शेर दोनों इस सच्चाई से अच्छी तरह वाक़िफ़ हैं। इसलिए वे हमेशा यह कोशिश करते हैं कि एक-दूसरे से कतरा कर निकल जाएं। बहुत ही कम ऐसा होता है कि दोनों यह नौबत आने दें कि उनके बीच सीधे जंग शुरू हो जाए। दो ऐसे दुश्मनों की जंग, जिनमें दोनों में से कोई दूसरे को ख़त्म करने की ताकत न रखता हो हमेशा दोतरफ़ा तबाही पर ख़त्म होती है। शेर और हाथी अपनी पूरी ज़िन्दगी में इस टकराव से बचते रहते हैं.
- 2. यही मामला सांड का है। दो सांड (भैंसे या बैल) अगर एक दूसरे से लड़ जाएं तो ऐसा बहुत कम मुमिकन है कि एक-दूसरे को खत्म कर दें। सांड ऐसे बेफ़ायदा टकराव से बचने के लिए यह तरकीब करते हैं कि अपनी-अपनी हदें बाँट लेते हैं। दो सांड एक इलाके में पहुंच जाएं तो चलते-चलते जब किसी जगह पर दोनों का सामना होता है तो दोनों एक-दूसरे को सींग मार

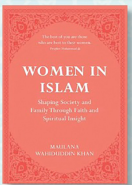
#### BOOKS FOR UNDERSTANDING THE SPIRITUAL ESSENCE OF ISLAM

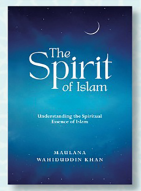












These books provide the general reader with an accurate and comprehensive picture of Islam- the true religion of submission to God.



To order call: 8588822675 sales@goodwordbooks.com



www.goodwordbooks.com

Date of Posting 10th and 11th of advance month Published on the 1st of every month

Postal Regn. No. DL(S)-01/3130/2021-23 RNI 28822/76

Posted at NDPSO Licenced to Post without Prepayment U (SE) 12/2021-23