
G
oodw

ord 
Books

पैग़म्बर  
मुहम्मद 

का जीवन

पैग़म्बर मुहम्मद क
ा ज

ीवन

शिक्षाए ँऔर शांति का सदेंश

मौलाना वहीदुद्दीन ख़ाँ

मौल
ाना वहीदुद्दीन ख

़ाँ

Goodword Books
CPS International

ISBN 978-93-49952-78-2

यह पसु्तक पैगंबर महुम्मद के जीवन का एक सजीव और 
प्रेरक चित्र प्रस्तुत करती ह।ै इसमें उन्हें केवल एक धार्मिक 
मार्गदर्शक के रूप में नहीं, बल्कि मानवता और करुणा के 
प्रतीक के रूप में दर्शाया गया ह।ै लेखक ने सरल और सहज 
भाषा में पैगंबर के विवेकपरू्ण, दयाल ुऔर संतलुित चरित्र को 
स्पष्ट रूप से प्रस्तुत किया ह।ै यह पसु्तक बताती ह ैकि वे लोगों 
के बीच रहकर उनकी भलाई के लिए लगातार कार्य करते रह।े 
इसे पढ़ने वाला व्यक्ति समझ सकेगा कि अल्लाह पर सच्चे 
ईमान का वास्तविक अर्थ क्या ह,ै उस पर परू्ण भरोसा कैसे 
किया जाए, सफलता के क्षणों में भी विनम्रता कैसे बनाए 
रखी जाए और आत्मिक शांति का मार्ग क्या ह।ै यह पसु्तक 
मानवता को उसी प्रकाशमय सद्मार्ग की ओर अग्रसर करती 
ह,ै जिस पर चलना सषृ्टि के पालनहार अल्लाह को समस्त 
मानव जाति के लिए प्रिय ह।ै



शिक्षाए ँऔर शाति का सदेंश

पैग़म्बर  
मुहम्मद  

का जीवन





﻿

मौौलाानाा वहीीदुदु्दीीन ख़ाँ �ँ

सीी पीी एस 
हि�न्दीी संंपाादकीीय टीीम

शि�क्षााएँ ँऔर शांं�ति� काा संदेंेश

पैैग़म्बर 
मुुहम्मद 

काा जीीवन



First published 2026 
This book is copyright free 
This book is a Hindi translation of Maulana Wahiduddin Khan’s 
Urdu book, Paighambar-e-Inquilab.
 
Goodword Books 
A-21, Sector 4, Noida-201301, Delhi NCR, India 
Mob. +91 8588822672 
info@goodwordbooks.com 
www.goodwordbooks.com 
 
CPS International 
Centre for Peace and Spirituality International 
1, Nizamuddin West Market, New Delhi-110 013, India 
Mob. +91-9999944119 
info@cpsglobal.org 
www.cpsglobal.org 
 
Center for Peace and Spirituality USA
391 Totten Pond Road, Suite 402, 
Waltham MA 02451,  USA
Mob. 617-960-7156
email: info@cpsusa.net



5

विषय सूची

भूमिका	 9

भाग एक	 15

आदम से मसीह तक	 17

मुहम्मद (सल्ल०) को नुबूवत का मिलना 	 21

आदर्श चरित्र	 26

श्रेष्ठतम नैतिकता	 45

पैग़म्बर (सल्ल०) की जीवनी के पाठ	 57

पैग़म्बर (सल्ल०) की सुन्नत	 98

भाग दो	 103

पैग़म्बर-ए-इंक़लाब	 105

एक तलुना	 105

अल्लाह की मदद	 109

एकेश्वरवादी और बहुदवेवादी धर्म	 108

अल्लाह के कलिमा (दीन) को सर्वश्रेष्ठ बनाना	 110

एक नई क़ौम की स्थापना	 116

बेहतरीन समदुाय	 120

ग़ैर-ज़रूरी मदु्दों में न उलझना	 124



6

अल्लाह की योजना से मले	 126

हालात से ऊपर उठकर	 131

पैग़म्बर (सल्ल०) की कार्य-शैली	 135

अदंरूनी शक्ति	 136

आपका निशाना अल्लाह का संदशे दनेा 	 144

धरै्य और दृढ़ता	 149

अल्लाह पर भरोसा	 155

पैग़म्बर (सल्ल०) मक्का में 	 156

आह्वान का आरंभ	 159

संदशे की भाषा	 165

अरबों की योग्यता	 168

संदशे का फैलना	 173

संदशे की मलू विशषेताए	ं 177

संदशे पर लोगों की प्रतिक्रिया	 181

क़बीले से बाहर करना	 189

यस्रिब (मदीना) के लोगों का इस्लाम	 195

हिजरत (पलायन)	 198

महुाजरीन (हिजरत करने वालों) की मदद	 199

इस्लाम की विजय	 208

जीत के बाद	 216

एक सवाल और उसका जवाब	 218

भाग तीन	 221

पैग़म्बरी का अंत	 223

सबसे बड़ा करिश्मा — क़ुरान	 229

सामाजिक बदलाव	 233

विषय सूची



7

साहित्यिक विकास	 240

रसूल के साथी	 249

धर्म उनके लिए प्रिय बन गया था।	 250

पैग़म्बर को इतिहास के आरंभ में पहचान लेना	 251

क़ुरान को विरोध और असहमति के समय अपनाना	 252

अप्रमाणित सच्चाई के लिए धन का समर्पण	 254

अपना ताज दसूरे के सिर पर रखना	 255

अपनी सीमाओ ंको जानना	 256

ज़िम्मेदारी को अपने ऊपर ले लेना	 257

शिकायतों से ऊपर उठकर सोचना	 258

क़ाननूी सीमा से आगे बढ़कर साथ दनेा	 259

असहमति से बचकर असली मक़सद पर टिके रहना	 261

पीछे की सीट पर बैठने के लिए तैयार हो जाना	 262

भावनाओ ंसे ऊपर उठकर फैसला करने की ताक़त	 263

पेड़ की तरह बढ़ना	 265

भाग चार	 267

आधुनिक दौर में पैग़म्बर के संदेश की महत्त्वता	 269

नायकों की नर्सरी	 279

विषय सूची





9

भूमिका

अमरेिका से एक किताब प्रकाशित हुई ह ै जिसका नाम ह ै “The 100”। इस 
किताब में समस्त इसंानी इतिहास के उन सौ लोगों का ज़िक्र ह,ै जिन्होंने लेखक 
के अनसुार, इसंानी इतिहास पर सबसे ज़्यादा असर डाला ह।ै इस किताब का 
लेखक मज़हब से ईसाई ह ैऔर शिक्षा के लिहाज़ से एक वैज्ञानिक ह।ै लेकिन 
अपनी सचूी में उसने पहले नंबर पर न हज़रत ईसा मसीह का नाम रखा ह ैऔर 
न ही न्यूटन का। उसके हिसाब से वह व्यक्ति जिसे उसके असाधारण कामों की 
वजह से पहले नंबर पर होना चाहिए, वह इस्लाम के पैग़म्बर हज़रत मोहम्मद 
(सल्लल्लाहु अलैहि व सल्लम) हैं। लेखक का कहना ह ैकि पैग़म्बर (सल्ल०) 
ने मानव इतिहास पर जो असर डाला ह,ै वह किसी भी और मनषु्य ने —चाह ेवह 
धार्मिक हो या गैर-धार्मिक—नहीं डाला।

लेखक ने महुम्मद (सल्ल०) के गणुों को स्वीकार करते हुए लिखा ह:ै

He was the only man in history who was 
supremely successful on both the religious and 
secular levels.— (Dr. Michael H. Hart, The 100, 
New York, 1978)

आप इतिहास के अकेले व्यक्ति हैं जो धार्मिक स्तर पर भी और 
धर्मनिरपेक्ष स्तर पर भी परूी तरह सफल रह।े

अगं्रेज़ इतिहासकार थॉमस कार्लाइल (Thomas Carlyle, 1795–1881) ने 
पैग़म्बर-ए-इस्लाम को पैग़म्बरों का नायक कहा था। अमरेिकी लेखक माइकल 
हार्ट (Dr. Michael H. Hart, जन्म 1932) ने आपको मानव इतिहास का 
सबसे महान व्यक्ति बताया ह।ै पैग़म्बर-ए-इस्लाम की महानता इतनी स्पष्ट ह ैकि 



10

वह उनके मानने वालों के लिए सिर्फ  “एक आस्था” का दर्जा नहीं रखती, बल्कि 
वह एक स्वीकृत ऐतिहासिक सच्चाई ह,ै और हर वह व्यक्ति जो इतिहास को 
जानता ह,ै वह इसे एक तथ्य के रूप में मानने पर मजबरू ह।ै

अगर कोई व्यक्ति ऊपर नज़र दौड़ाये तो उसे हर तरफ आसमान ही फैला हुआ 
दिखाई दगेा। इसी तरह इसंानी ज़िंदगी में जिधर भी नज़र डाली जाए, पैग़म्बर-
ए-इस्लाम के प्रभाव स्पष्ट रूप से अपना काम करते हुए दिखाई दतेे हैं। वे सारी 
अच्छी बातें और ऊँची सफलताए ँ जिन्हें आज अहमियत दी जाती ह,ै वे सब 
आपके द्वारा लाए हुए बदलाव के प्रत्यक्ष या अप्रत्यक्ष नतीजे हैं। 

धार्मिक जीवन में व्यक्ति-केन्द्रित धारणा के बजाय केवल अल्लाह की इबादत का 
संदशे किसने दिया? आस्था को अधंविश्वास से हटाकर सच्चाई और समझ की 
बनुियाद पर किसने स्थापित किया? आस्था को अधंविश्वास की जगह सच्चाई 
की बनुियाद पर किसने रखा? विज्ञान में प्रकृति की पजूा की जगह उसे अधीन 
करने का सबक़ किसने दिया? राजनीति में वंशवादी सत्ता की जगह जनता की 
सत्ता का रास्ता किसने दिखाया? ज्ञान की दनुिया में कल्पनाओ ंकी जगह सच्चाई 
पर आधारित सोच किसने दी? समाज के ढांच ेमें ज़ुल्म की जगह न्याय की नींव 
किसने रखी? इन सब सवालों का जवाब यही ह ै कि ये सारी बातें इसंान को 
पैग़म्बर-ए-इस्लाम से मिलीं। आपके सिवा कोई और नहीं ह ैजिसकी तरफ़ इन 
उपलब्धियों को सही रूप में समर्पित किया जा सके। बाकी सभी लोग आपके 
लाए हुए परिवर्तनकारी धारे का फायदा उठाने वाले हैं, न कि उसे अस्तित्व में 
लाने वाले। 

अल्लाह ने अपने नबी को इतिहास का महान व्यक्ति बनाकर इसंानी समाज पर 
अपना सबसे बड़ा उपकार किया ह।ै इस तरह आपको इतिहास में एक ऐसा ऊँचा 
मीनार बनाकर खड़ा किया गया ह ैकि इसंान जिस तरफ भी दखे,े वह आपको 
दखे सके। जब वह किसी रहनमुा की तलाश में निकले तो उसकी नज़र सबसे 
पहले आप पर पड़े। जब वह सत्य के मार्ग को जानना चाह,े तो इस्लाम के पैग़म्बर 
(सल्ल०) का ऊँचा और महान व्यक्तित्व सबसे पहले उसे अपनी ओर खींच।े 
आप परूी इसंानियत के लिए सबसे बड़े मार्गदर्शक हैं, इसलिए आपको इतने 

भमूिका



11

भमूिका

ऊंच ेऐतिहासिक स्थान पर खड़ा किया ह ैकि कोई भी आखँ वाला जब दखे,े तो 
आपको दखे ेबिना न रह सके।

हज़रत महुम्मद (सल्लल्लाहु अलैहि व सल्लम) उसी तरह अल्लाह के एक 
पैग़म्बर थे जैसे और बहुत से पैग़म्बर इस दनुिया में आए हैं। क़ुरान की स्पष्ट 
व्याख्या के अनसुार, आपके उद्देश्य और बाक़ी पैग़म्बरों के उद्देश्य में असल में 
कोई फर्क  नहीं था, लेकिन आपकी एक अलग पहचान यह थी कि आप पैग़म्बरों 
की आख़िरी कड़ी थे। बाक़ी लोग केवल अल्लाह के पैग़म्बर थे, लेकिन आप 
अल्लाह के पैग़म्बर होने के साथ-साथ पैग़म्बरों के सिलसिले को ख़त्म करने 
वाले भी थे। क़ुरान में आया ह:ै “वह अल्लाह के रसलू और नबियों के खातम 
(seal) हैं।” (क़ुरान, 33:40)

यह दनुिया चूकंि एक परीक्षा की जगह ह ैऔर यहाँ हर इसंान को आज़ादी दी गई 
ह ैकि वह जैसा चाह ेवैसा काम करे, इसलिए यहाँ पैग़म्बरों पर यह ज़िम्मेदारी नहीं 
रखी गई कि वे लोगों को ज़बरदस्ती बदलें। उनकी ज़िम्मेदारी सिर्फ़  यह थी कि वे 
अल्लाह का दिया हुआ सच्चा संदशे साफ़ तौर पर लोगों तक पहुचँा दें: “अतः 
रसलूों के ज़िम्मे तो सिर्फ़  साफ़-साफ़ पहुचंा दनेा ह।ै” (क़ुरान, 16:35) 

लेकिन आख़िरी पैग़म्बर के लिए यह भी ज़रूरी था कि वे एक व्यावहारिक क्रांति 
लाए ंऔर धरती के बड़े हिस्से में अपने एक समदुाय को खड़ा करें, ताकि उनके 
द्वारा लायी गयी किताब (क़ुरान) की हमशेा के लिए सरुक्षा की जा सके। नियमों 
से बंध ेइस संसार में किसी किताब की हिफाज़त का यही एक रास्ता ममुकिन 
ह।ै और अगर अल्लाह की तरफ़ से भजेी हुई किताब सरुक्षित न रह ेतो पैग़म्बरों 
का आना रुक नहीं सकता। यानी बाक़ी पैग़म्बर सिर्फ़  आह्वान कर्ता थे, लेकिन 
महुम्मद (सल्ल०) लोगों तक इस्लाम की शिक्षा पहुचँाने के लिए ही नहीं बल्कि 
समाज में बदलाव लाने वाले पैग़म्बर भी थे।  

मनषु्य को इस संसार में कार्य करने की स्वतंत्रता ह,ै लेकिन उसे अपने कार्य के 
परिणाम पर कोई नियंत्रण नहीं ह।ै यह एक बहुत ही गंभीर स्थिति ह,ै जिसमें इसंान 
इस दनुिया में फंसा हुआ ह।ै इसी वजह से अल्लाह ने इसंान के मार्गदर्शन के लिए 



12

बहुत ही संपरू्ण व्यवस्था की, ताकि अल्लाह की अदालत में किसी के पास कोई 
बहाना न बच।े 

सबसे पहले, इसंान को एक बहुत ही उत्तम रचना के साथ पैदा किया गया और 
उसके स्वभाव में सही और ग़लत में फर्क  करने की समझ रख दी गई। इसके बाद 
उसे एक ऐसी दनुिया में रखा गया जिसकी नीव परू्ण रूप से इसंाफ पर रखी गई ह,ै 
ताकि इसंान जहाँ भी दखे,े हर तरफ उसे अल्लाह का पैग़ाम एक खामोश ज़बुान   
में सनुाई दतेा रह।े इसी के साथ एक ख़ास वय्वस्था ये की गई कि हर दौर में और 
हर क़ौम में अल्लाह के पैग़म्बर आए और हर एक को उसकी अपनी भाषा में 
सच्चाई से अवगत कराते रह।े

अतंिम उपाय के तौर पर, अल्लाह की ये योजना हुई कि वह इसंानी जीवन की 
शक्ल में एक संपरू्ण और ज़िंदा उदाहरण दनुिया में खड़ा करे जो हर इसंान के लिए 
एक चलता फिरता आदर्श बन जाए। लेकिन हज़रत नहू से लेकर हज़रत ईसा तक 
जितने भी पैग़म्बर आए, उनके साथ जो कुछ भी घटा, उसकी वजह से ऐसा ज़िंदा 
उदाहरण इतिहास में क़ायम नहीं हो सका।

हज़रत इब्राहीम (अलैहिस्सलाम) ने काबा की तामीर के समय इसी तरह के एक 
नबी के आने की दआु की थी। आपकी दआु के लगभग ढाई हज़ार साल बाद 
आख़िरी पैग़म्बर हज़रत महुम्मद (सल्लल्लाहु अलैहि व सल्लम), अल्लाह की 
ख़ास मदद के साथ, इसी मक़सद को परूा करने के लिए भजेे गए।

आपने न सिर्फ़  अपनी व्यक्तिगत ज़िंदगी के रूप में एक आदर्श इसंान का उदाहरण 
दनुिया में पेश किया, बल्कि अल्लाह की योजना के मतुाबिक हर तरह की 
परिस्थितियाँ भी आपके सामने आई,ं और हर परिस्थिति में आपने अल्लाह के 
मार्गदर्शन पर टिके रहकर यह दिखा दिया कि कैसा इसंान अल्लाह का वांछित 
इसंान होता ह।ै

आपके ज़रिए सिर्फ़  यह नहीं हुआ कि अल्लाह की इबादत का एक इसंानी नमनूा 
दनुिया में खड़ा हुआ, बल्कि यह भी साबित हुआ कि जब कोई इसंान सच्चे दिल 
से अल्लाह की इबादत का रास्ता अपनाता ह,ै तो अल्लाह किस तरह से उसकी 
मदद करता ह।ै अल्लाह का भय इसंान को बाक़ी सभी भय से मकु्त कर दतेा ह।ै 

भमूिका



13

भमूिका

उकसाने वाले मौकों पर सिर्फ़  अल्लाह के लिए धरै्य रखना कैसे सफलता की 
सीढ़ी बन जाता ह।ै आख़िरत के लिए दनुियावी फायद ेछोड़ना कैसे आख़िरकार 
इसंान को दोनों—दनुिया और आख़िरत—द ेदतेा ह।ै नकारात्मक सोच से ऊपर 
उठकर काम करना कैसे इसंान को ऐसी सफलता तक पहुचँाता ह ैकि दशु्मन भी 
दोस्त बन जाते हैं। 

आख़िरी पैग़म्बर से पहले जो पैग़म्बर आए, उनकी ज़िंदगी संरक्षित इतिहास का 
हिस्सा न बन सकी। इसका नतीजा यह ह ैकि शदु्ध बौद्धिक और ऐतिहासिक तौर 
पर उनकी पैग़म्बरी सिद्ध पैग़म्बरी नहीं ह।ै हज़रत ईसा परुाने पैग़म्बरों में आख़िरी 
पैग़म्बर माने जाते हैं। लेकिन इतिहास के आधार पर उनकी स्थिति भी ऐसी ह ै
कि एक पश्चिमी विचारक को यह कहने का मौका मिला: “इतिहास के लिहाज़ 
से यह बात बहुत संदिग्ध ह ैकि ईसा मसीह का कभी इस दनुिया में अस्तित्व था 
भी या नहीं।”

Historically, it is quite doubtful whether Christ 
ever existed at all. (Bertrand Russell, Why I am 
not a Christian, London, 2004, p. 12)

लेकिन आख़िरी पैग़म्बर (महुम्मद सल्ल०) का मामला बिल्कु ल अलग ह।ै 
आपकी हसैियत ऐतिहासिक तौर से इतनी अधिक प्रमाणित ह ै कि जब कोई 
इतिहासकार आपके बारे में क़लम उठाता ह,ै तो उसे ये शब्द लिखने पड़ते हैं:

“दनुिया के पैग़म्बरों में केवल महुम्मद ही ऐसे हैं जिनका जन्म 
इतिहास की परूी रोशनी में हुआ।”

(Muhammad is) the only one of the world’s Prophets 
to be born within the full light of history. (Philip K. 
Hitti, The Arabs: A Short History, London, 1960, p. 23)

आपके जीवित पैग़म्बर होने का यह पहल ूभी ह ैकि आपको जो चमत्कार दिया 
गया, वह एक जिंदा और हमशेा रहने वाला चमत्कार था— यानी ‘क़ुरान’। अगर 
आपको आम तरह के चमत्कार दिए जाते, तो वे आपके दहेांत के बाद खत्म 
हो जाते। लेकिन आपकी नबवूत आपके दहेांत के बाद भी परूी तरह से बाक़ी 



14

रहने वाली थी। इसी खास वजह से आपके लिए आपकी लाई हुई किताब को 
ही चमत्कार बना दिया गया। चमत्कार उस हरैान करने वाले काम को कहते हैं 
जिसकी नक़ल किसी  इसंान के बस में न हो। क़ुरान की नक़ल न कोई आदमी 
कर सकता ह ैऔर न ही कोई समहू। यह बात साबित करती ह ैकि क़ुरान अल्लाह 
का एक चमत्कार ह।ै

आखिरी पैग़म्बर को निस्बते इज़हार दी गई थी—अर्थात दीन (इस्लाम) को 
वैचारिक दृष्टिकोण से परूी दनुिया के सामने साबित करना । यही निस्बत आपके 
बाद आपकी उम्मत (समदुाय) को भी दी गई ह।ै लेकिन यह रिश्ता वही ह,ै 
जैसे कहना कि किसान का खतेी से नाता ह।ै यानी किसान को वो सारे ज़रूरी 
साधन दिए गए हैं, जिनका सही इस्तेमाल करके वह अपने लिए हरी-भरी फसल 
उगा सकता ह।ै इसी तरह पैग़ंबर और उनकी अनयुाईयों को बात पहुचँाने और 
वैचारिक श्रेष्ठता प्रदान करने की जिम्मेदारी दी गई ह—ैमतलब, अल्लाह ने इस 
दनुिया में इस धर्म को लोगों के दिल तक पहुचँाने के लिए सारे मौके और साधन 
द ेदिए हैं। जब भी इनका ठीक से इस्तेमाल होगा, नतीजा ज़रूर अच्छा निकलेगा।

अल्लाह ने हज़रत इब्राहीम से लेकर पैग़म्बर महुम्मद की पैदाइश तक ढाई 
हज़ार साल के अंदर तमाम अनुकूल हालात पूरी तरह से जमा कर दिए थे। 
पैग़म्बर (सल्ल०) ने अल्लाह के मार्गदर्शन का पालन करते हुए उन अनुकूल 
हालात का भरपूर फ़ायदा उठाया। इसका नतीजा एक बहुत बड़ी कामयाबी के 
रूप में सामने आया। 

अब फिर से पिछले चौदह सौ साल के दौरान अलग-अलग ऐतिहासिक बदलावों 
और ज्ञान की तरक्की के ज़रिए हर तरह के अनकूुल हालात हमारे पक्ष में इकट्ठा 
कर दिए गए हैं। आज भी परूी तरह यह ममुकिन ह ैकि आखिरी पैग़म्बर के लाए 
हुए संरक्षित धर्म (preserved religion) की शिक्षाओ ंको दसूरों तक पहुचँाया 
जाए। लेकिन यह तभी ममुकिन होगा जब इसके लिए वही शांतिपरू्ण संघर्ष किया 
जाए जो अल्लाह के नियमों के मतुाबिक़ किसी वास्तविक नतीजे को हासिल 
करने के लिए ज़रूरी होता ह।ै यह शर्त न तो पैग़म्बर से हटाई गई थी और न ही 
उनके उम्मतियों (अनयुायियों) के लिए यह कभी हट सकती ह।ै

भमूिका



भाग एक





17

आदम से मसीह तक

अल्लाह की तरफ़ से जितने भी पैग़म्बर आए, सब इसलिए आए कि इसंान को 
ज़िंदगी की वास्तविक्ता बता सकें —यह वास्तविक्ता कि इस दनुिया की ज़िंदगी 
इसंान की हमशेा वाली ज़िंदगी का बस एक इम्तिहान का वक्फा (अवधि) ह।ै 
करीब सौ साल की ज़िंदगी यहाँ गजु़ारकर हम अपनी असली और हमशेा वाली 
दनुिया में पहुचं जाते हैं, जहाँ अल्लाह के  फर्मानबर्दारों के लिए जन्नत ह ैऔर 
उसके नाफ़र्मान लोगों के लिए जहन्नम।

हज़रत आदम पहले इसंान भी थे और पहले पैग़म्बर भी। उनके बाद हज़रत मसीह 
तक लगातार अल्लाह के पैग़म्बर आते रह।े अब ूउमामा की एक रिवायत में 
आया ह ै कि अब ूज़र ग़िफ़ारी ने नबी (सल्लल्लाहु अलैहि वसल्लम) से पछूा 
कि कुल कितने नबी आए। आपने बताया कि एक लाख चौबीस हज़ार। उनमें से 
315 रसलू (शरीअत यानि नया मार्गदर्शन लाने वाले पैग़म्बर) थे (मसुनद अहमद, 
हदीस संख्या 22288)। इन पैग़म्बरों ने अलग-अलग इलाकों और लोगों को 
अल्लाह की सषृ्टि-निर्माण योजना (creation plan of God) के बारे में बताया 
और सिखाया कि अल्लाह से डर कर कैसे ज़िंदगी बिताई जाए। लेकिन अधिकतर 
लोग ऐसे निकले जो अपनी आज़ादी को अल्लाह के निर्देश के अनसुार चलाने 
के लिए तैयार नहीं। हज़रत यहया को तो कोई भी अनयुाई नहीं मिला और उन्हें 
मार दिया गया। हज़रत लतू जब अपनी क़ौम को छोड़कर निकले, तो उनके साथ 
सिर्फ़  उनकी दो बेटियाँ थीं। हज़रत नहू की कश्ती में, तौरात के मतुाबिक, सिर्फ़  
आठ लोग थे। हज़रत इब्राहीम जब इराक़ से निकले, तो उनके साथ उनकी पत्नी 
सारा और भतीजे लतू थे। बाद में उनके दो बेटे, इस्माईल और इस्हाक़ भी उस 
काफ़िले में शामिल हो गए। हज़रत मसीह को सारी कोशिशों के बाद सिर्फ़  बारह 
लोग मिले, और वो भी आख़िरी वक़्त में उन्हें छोड़कर भाग गए (मत्ता, 26:56)। 

ज़्यादातर नबियों के साथ ऐसा ही हुआ। कोई अकेला रह गया, किसी को थोड़े 
से ही साथी मिले (सहीह अल-बखु़ारी, हदीस संख्या 5752)। और जो थोड़े लोग 



18

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

मिले उनमें भी ज़्यादातर लोग ऐसे थे जो अपने पारिवारिक रिश्तों की वजह से 

उनके साथ खड़े थे। कुरआन की एक आयत इस परेू इतिहास पर एक तरह की 

टिप्पणी ह ै(क़ुरान, 36:30) “अफ़सोस ह ैबंदों के ऊपर, जो रसलू भी उनके पास 

आया वे उसका मज़ाक़ ही उड़ाते रह।े”

इसंानी समाज में अल्लाह के नज़दीक सबसे अहम व्यक्ति वे हैं जिन्हें पैग़म्बर कहा 

जाता ह।ै लेकिन यह कितनी अजीब बात ह ैकि परेू मानव इतिहास में यही लोग 

सबसे ज़्यादा उपेक्षित रह ेहैं। राजाओ ंऔर सेनापतियों की घटनाओ ंको इतिहास 

ने विस्तार से दर्ज किया ह,ै लेकिन हज़रत आदम से लेकर हज़रत ईसा तक कोई 

भी पैग़म्बर ऐसा नहीं ह ैजिसे लिखित इतिहास में स्थान मिला हो।

अरस्तू (384–322 ईसा परू्व) हज़रत मसूा के हज़ार साल बाद पैदा हुआ, लेकिन 

वह मसूा के नाम से भी परिचित नहीं था। इसका कारण यह ह ै कि ज़्यादातर 

पैग़म्बरों को उनके अपने समदुाय ने नकार दिया। उनके घर उजाड़ दिए गए, उन्हें 

समाज में महत्वहीन बना दिया गया, उन्हें इस तरह से पेश किया गया मानो वे इतने 

तचु्छ हों कि उनके ज़िक्र की भी ज़रूरत नहीं।

पैग़म्बरों के साथ ऐसा व्यवहार क्यों हुआ? इसका केवल एक कारण ह—ैअपने 

समदुायों की सोच और जीवनशलैी की आलोचना करना। इसंान को सबसे 

ज़्यादा प्रिय होती ह ैअपनी प्रशसंा, और सबसे अधिक अप्रिय होती ह ैअपनी 

आलोचना। पैग़म्बर सत्य और असत्य को स्पष्ट करने के लिए आते हैं, वे अपनी 

कौमों की हाँ में हाँ नहीं मिलाते। वे उन्हें उनके विश्वास और आचरण की ग़लतियों 

की ओर ध्यान दिलाते हैं। इसी कारण लोग उनके विरोधी और यहां तक कि 

दशु्मन हो जाते हैं। यदि पैग़ंबर केवल वही बातें करते जो लोगों को अच्छी लगतीं, 

तो उन्हें कभी ऐसी परिस्थितियों का सामना नहीं करना पड़ता। 

इस सामान्य परिणाम से कुछ पैग़म्बर ही बच सके हैं, जैसे हज़रत दाऊद, हज़रत 

सलेुमान, हज़रत यसूफु़। लेकिन इन्हें जो सत्ता और लोकप्रियता मिली, वह उनके 



19

आदम से मसीह तक

विचारों की आम लोगों में स्वीकार्यता का नतीजा नहीं थी। इसके कारण परूी तरह 
अलग थे। 

हज़रत दाऊद इस्राईली राजा साऊल की सेना में एक यवुा सैनिक थे। उनके समय 
में इस्राईलियों और फ़िलिस्तीनियों के बीच यदु्ध हुआ। फ़िलिस्तीनी सेना में 
जालतू नाम का एक विशालकाय योद्धा था जिससे सभी डरते थे। राजा ने ऐलान 
किया कि जो उसे मारेगा, मैं अपनी बेटी की शादी उससे कर दूगँा। हज़रत दाऊद 
ने उससे यदु्ध किया और उसे मार डाला। इस तरह वे इस्राईली राजा के दामाद बन 
गए। इसके बाद, एक यदु्ध में जब राजा और उसका उत्तराधिकारी दोनों मारे गए, 
तो सिंहासन हज़रत दाऊद के हिस्से में आ गया। हज़रत सलेुमान उनके बेटे थे और 
उन्हें शासन अपने पिता से विरासत में मिला। 

हज़रत यसूफु़ को सपनों का अर्थ समझने का ज्ञान मिला। इससे मिस्र का राजा 
प्रभावित हुआ और उसने शासन व्यवस्था उन्हें सौंप दी। उसके बाद भी, राजा 
और सामान्य मिस्री लोग अपनी परंपरागत धार्मिक व्यवस्था पर कायम रह।े

इस परिस्थिति का नकुसान केवल यह नहीं था कि हर यगु की अधिकतर आबादी 
अल्लाह की मार्गदर्शन से वंचित रही। इससे बड़ा नकुसान यह हुआ कि जो भी 
पैग़म्बर अल्लाह की ओर से पवित्र पसु्तक और संदशे लेकर आता था, उसे बाद 
में संरक्षित रखने की कोई व्यवस्था नहीं हो पाती थी। क्योंकि पैग़म्बर के बाद 
केवल उनके अनयुायी ही इसे सरुक्षित रख सकते थे। लेकिन या तो वे पर्याप्त 
संख्या में नहीं मिले, या इतने कम थे कि वे समाज के विरोध के सामने अल्लाह 
के वचनों की रक्षा नहीं कर सके।

अल्लाह, जिसका ज्ञान अनंतकाल तक फैला हुआ ह,ै जो आने वाले भविष्य को 
वैसे ही दखेता ह ैजैसे गजु़रे अतीत को — उसे मानवता का यह अजंाम पहले से 
ज्ञात था। इसलिए उसने पहले से तय कर दिया था कि पैग़म्बरों के यगु के अतंिम 
चरण में वह अपना एक विशषे प्रतिनिधि भजेेगा। इस पैग़म्बर को धार्मिक आह्वान 
के साथ-साथ धर्म की स्थापना की जिम्मेदारी भी दी जाएगी। उसे यह विशषे 



20

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

सहायता प्राप्त होगी कि वह हर हाल में अपने सामने वालों पर प्रभावी हो और उन्हें 
सत्य को मानने के लिए प्रेरित करे (सहीह अल-बख़ुारी, हदीस संख्या 2125)। 
अल्लाह अपने ख़ास बन्दों के माध्यम से ऐसे इन्तेज़ाम कर द ेकी उसकी पसु्तक 
की स्थायी सरुक्षा सनुिश्चित हो जाए। बाइबल के शब्दों में: “जिस प्रकार समदु्र 
जल से भरा ह,ै उसी प्रकार धरती अल्लाह की महिमा के इरफ़ान (बोद्ध) से भर 
जाएगी” (हबक्कू क, 2:14)।

अल्लाह ने अपनी इस योजना को, बाइबल की गवाही के अनसुार, हज़ारों वर्ष 
पहले विभिन्न पैग़म्बरों के माध्यम से प्रकट करना शरुू कर दिया था। उसमें यह 
बता दिया गया था कि वह पैग़म्बर अरब के रेगिस्तानी क्षेत्र से आएगा। वह 
इस्राईलियों के भाई अर्थात इस्माईल की संतान से होगा। वह हज़रत मसीह के बाद 
प्रकट होगा। उसके साथी अल्लाह द्वारा ख़रीद ेहुए कह ेजाएगँे। जो गिरोह उनसे 
टकराएगंे, वे टुकड़े-टुकड़े हो जाएगँी। प्राचीन साम्राज्य जैसे ईरान और रोम झकु 
जाएगँे। उसकी सत्ता धरती से समदु्र तक फैली होगी, इत्यादि।

हालाँकि वर्तमान बाइबल अपने मलू रूप से कई अनवुादों और परिवर्तनों के 
कारण बहुत बदल चकुी ह,ै फिर भी उसमें आज भी बड़ी संख्या में ऐसे कथन 
मौजदू हैं जो एक निष्पक्ष व्यक्ति को इस बात का विश्वास दिलाते हैं कि वे केवल 
अतंिम आने वाले नबी पर ही लाग ूहो सकते हैं। विशषे रूप से हज़रत मसीह के 
पैग़म्बर बनाने का मिशन ही यह था कि वे दनुिया को, और विशषेकर यहूदियों को 
आने वाले नबी की सचूना अतंिम रूप से द ेदें। उन्होंने जिस “नए अह्दनाम”े की 
सचूना दी थी, वह वास्तव में इस्लाम था, जो यहूदियों की माज़लूी (अपदस्थी) के 
बाद इस्माईल की संतानों के माध्यम से स्थापित हुआ। इजंील “नया नियम” की 
शभु-सचूना ह,ै न कि स्वयं नया नियम (New Testament)। 

हज़रत मसीह, अतंिम पैग़म्बर से छह सौ साल पहले आए। क़ुरान की सरूह 
61“अस-सफ़्फ़” में कहा गया ह ै कि हज़रत मसीह ने यहूदियों से कहा कि 
अल्लाह ने मझु ेएक ऐसे पैग़म्बर की खशुख़बरी दनेे के लिए भजेा ह,ै जो मरेे बाद 
आएगा और उसका नाम होगा “अहमद” (क़ुरान, 61:6)।



21

महुम्मद (स ल्ल०) को नुबूवत का मिलन   

“अहमद” और “महुम्मद” दोनों का अर्थ एक ही ह ै— “जिसकी प्रशसंा की 
गई हो”। इजंील बर्नबास में “महुम्मद” शब्द स्पष्ट रूप से आया ह।ै लेकिन चूँकि 
ईसाई विद्वान इसे नकली ग्रंथ मानते हैं, इसलिए हम उसे प्रमाण के रूप में नहीं 
प्रस्तुत करते। साथ ही, हमें इसमें संदहे ह ै कि हज़रत मसीह ने भविष्यवाणी में 
“अहमद” या “महुम्मद” शब्द का प्रयोग किया होगा। अधिक संभावित बात यह 
ह ैकि उन्होंने ऐसा कोई शब्द कहा होगा जिसका अर्थ “अहमद” या “महुम्मद” 
के समान हो।

जीवनीकार महुम्मद बिन इसहाक (मतृ्यु 152 हिजरी) की एक रिवायत के अनसुार, 
जिसे इब्न हिशाम ने अपनी पसु्तक में दर्ज किया ह,ै उस नाम का उच्चारण 
संभवतः “मनुहमन्ना” था। इब्न इसहाक की “सीरत” (पैग़म्बर की जीवनी) पर 
सबसे महत्वपरू्ण स्रोत माना जाता ह।ै उन्होंने लिखा ह ै कि मझु ेबताने वालों ने 
बताया कि यह्नस (यहून्ना) की इजंील में जिस आने वाले रसलू की भविष्यवाणी 
की गई ह,ै उसमें उसका नाम “मनुहमन्ना” बताया गया ह ै(तहज़ीब सीरत इब्न 
हिशाम, खण्ड 1, पषृ्ठ 50)। यह अनमुान ह ैकि यह रिवायत उन्हें अपने दौर के उन 
फिलिस्तीनी ईसाइयों से मिली होगी जो उस समय इस्लामी शासन के अधीन आ 
चकेु थे। “मनुहमन्ना” सरु्यानी भाषा का शब्द ह,ै जिसका अर्थ ह ै“प्रशसंा किया 
गया।” अतीत के प्रभाव से उस समय तक, फिलिस्तीन के लोगों की भाषा सरु्यानी 
(Syriac) थी। यह संभावना ज़्यादा ह ै कि ईसा मसीह की मातभृाषा में प्रयकु्त 
मलू शब्द “मनुहमन्ना” उनकी परंपराओ ंमें चला आ रहा था, जो बाद में यनूानी 
अनवुादों में “फ़ारक़लीत” में बदल गया।

मुहम्मद (सल्ल०) को नुबूवत का मिलना 

एक ओर अफ्रीका और दसूरी ओर एशिया तथा यरूोप के मध्य स्थित अरब का 
प्रायद्वीप प्राचीन बसी हुई दनुिया का भौगोलिक कें द्र ह।ै लेकिन प्राचीन काल के 
किसी भी राजनीतिक विजेता ने इस क्षेत्र को अपनी सल्तनत में शामिल करने की 



22

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

कोशिश नहीं की। सभी सैन्य अभियान अरब की सीमावर्ती क्षेत्रों—जैसे इराक, 
शाम, फिलिस्तीन, लेबनान और यमन—तक ही सीमित रह।े उसके आगे नज्द 
और हिजाज़ के इलाकों को अपने अधीन करने की उन्होंने आवश्यकता नहीं 
समझी। क्योंकि तीन ओर से समदु्रों से घिर होने के बावजदू, इस क्षेत्र में उनके लिए 
सखू ेपहाड़ों और उड़ती हुई रेत के अलावा कुछ नहीं था।

इसी बंजर और सखूी घाटी की कें द्रीय बस्ती मक्का में इस्लाम के पैग़म्बर महुम्मद 
बिन अब्दुल्लाह का जन्म हुआ। आपके पिता अब्दुल्लाह बिन अब्दुल मतु्तलिब 
का दहेांत आपके जन्म से कुछ माह पहले हो गया था। माँ का भी निधन तब 
हो गया जब आप मात्र छह वर्ष के थे। इसके बाद आपके संरक्षक दादा अब्दुल 
मतु्तलिब बिन हाशिम बने, लेकिन वे भी दो वर्ष बाद इस दनुिया से चले गए। फिर 
आपकी दखेभाल उनके चाचा अब ूतालिब बिन अब्दुल मतु्तलिब ने की। लेकिन 
हिजरत से तीन वर्ष पहले—जब आपकी ज़िंदगी का सबसे कठिन दौर शरुू 
हुआ—तो उनके लिए भी मौत का संदशे आ गया।

हालाँकि प्रकृति ने आपको एक शानदार व्यक्तित्व प्रदान किया था। बचपन में ही 
आपको दखेने वाले कह उठते: “इस लड़के का भविष्य महान ह”ै (अल-वफ़ा 
इब्न अल-जौज़ी, प.ृ 57)। जब आप बड़े हुए तो आपके व्यक्तित्व के रौब और 
शान का यह हाल था कि हज़रत अली के शब्दों में: “जो व्यक्ति आपको पहली 
बार दखेता, वह भय से भर जाता; और जो निकट से जानता, वह आपसे प्रेम करने 
लगता” (सनुन अल-तिर्मिज़ी, हदीस संख्या 3638)। लेकिन जब चालीस वर्ष की 
आय ुमें आपने नबुवूत का एलान किया, तो लोगों को आपका यह दावा इतना 
तचु्छ लगा कि उन्होंने कहा: “दखेो, यह फलां गाँव वाले का लड़का, कहता ह ैकि 
उसे आसमान से वह्य (अल्लाह का संदशे) मिलती ह”ै (मनार अल-क़ारी, शरह 
मखु़्तसर, सहीह अल-बखु़ारी, खण्ड 1, प.ृ 66)।

महुम्मद (सल्ल०) के दावती (आह्वनात्मक) संघर्ष की कुल अवधि मात्र 23 
वर्ष रही। लेकिन इस बेहद संक्षिप्त समय में, आपने अरब के क़बीलों में ऐसा 
क्रांतिकारी परिवर्तन ला दिया, जिसकी मिसाल मानव इतिहास में नहीं मिलती। 



23

महुम्मद (स ल्ल०) को नुबूवत का मिलन   

इस क्रांति ने सौ वर्ष से भी कम समय में दनुिया की दो बड़ी साम्राज्यशक्तियाँ—
सासानी साम्राज्य और बाइज़न्टाइन साम्राज्य—को पराजित कर दिया, और एक 
ओर इराक व ईरान से लेकर बख़ुारा तक, दसूरी ओर शाम और फिलिस्तीन 
से लेकर मिस्र और परेू उत्तर अफ्रीका तक फैल गया। फिर यह पश्चिम की ओर 
बढ़ा और 711 ईस्वी में जिब्राल्टर (Gibraltar) के रास्ते स्पेन और परु्तगाल 
में दाखिल हुआ। पश्चिमी यरूोप में इस्लामी क़ाफ़िले की प्रगति को 732 ईस्वी 
में फ्रांस के राजा चार्ल्स मार्टेल ने टूर्स (Tours) के मकुाम पर रोक दिया। फिर 
भी दो सदियों तक यरूोप के धर्मयदु्धों (क्रू सेड्स) और बाद में मगंोलों के भयंकर 
आक्रमणों के बावजदू, 15वीं सदी तक इस्लाम को कोई वास्तविक नकु़सान नहीं 
पहुचंा। हाँ, अपने आतंरिक मतभदेों के कारण उन्होंने स्पेन को खो दिया।

इसके बाद इस्लाम की वैचारिक शक्ति ने तरु्कों और मगु़लों को खड़ा किया। तरु्कों 
ने 1453 में क़ु स्तुंतनुिया (कॉन्स्टेंटिनोपल) को जीत लिया और परू्वी यरूोप में 
यगूोस्लाविया तक पहुचं गए। वियाना (Viana) के पास 1683 तक एक तरु्की 
सेना मौजदू रही। 16वीं सदी में, मगु़लों ने भारत और अफ़ग़ानिस्तान के क्षेत्रों में 
इस्लामी सत्ता स्थापित की। तेरह सदियों के बाद इस विस्तार का परिणाम यह 
ह ै कि आज दनुिया के लगभग हर हिस्से में मसुलमान मौजदू हैं। एशिया और 
अफ्रीका से लेकर यरूोप तक लगभग चार दर्जन दशेों का एक मसु्लिम भभूाग बन 
चकुा ह।ै मोअतमर आलम-ए-इस्लामी द्वारा प्रकाशित आलमी मसु्लिम गज़ेटियर 
(World Muslim Gazetteer, 1975) के अनसुार, दनुिया में मसुलमानों की 
अनमुानित संख्या लगभग 90 करोड़ थी। 

यह सब जो हुआ, वही 23 वर्षों के उस कार्य का नतीजा था जो इस्लाम के पैग़म्बर 
के नेततृ्व में अरब में किया गया था। 23 वर्षों की अवधि में ऐसा बदलाव आना 
जो न सिर्फ़  मानव इतिहास में हमशेा के लिए दर्ज हो जाए बल्कि अपनी एक 
अलग पहचान बना ले, किसी इसंान के बस की बात नहीं थी। यह एक अल्लाह 
की योजना थी और उसी ने इसे परूा किया। बद्र की जीत के बाद जब मसुलमान 
लौटे तो ‘रौहा’ नाम की जगह पर कुछ लोग मिले जिन्होंने उन्हें विजय की बधाई 



24

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

दी। सलमा बिन सलामा ने जवाब दिया — “तमु किस बात की बधाई द ेरह ेहो? 
अल्लाह की कसम, ये तो जैसे बंध ेहुए ऊँट  थे जिन्हें हमने वश में कर लिया।” 
(सीरत इब्न हिशाम, खण्ड 1, पषृ्ठ 644) 

ऐसा लगता ह ैकि अल्लाह ने विशषे व्यवस्था के तहत पहले ही इसके कारण 
उपलब्ध करा दिए थे। अरब के सखू ेभ-ूभाग में एक ऐसे समदुाय को इकट्ठा कर 
दिया गया था जिसमें चटियल मदैान के कठिन जीवन के कारण नैतिकता की 
दृढ़ता थी। वे लोग केवल ‘हाँ’ या ‘ना’ को ही जानते थे — उनके लिए कोई 
तीसरा रास्ता नहीं था। उनके भीतर वे सभी स्वाभाविक गणु परूी तरह से सरुक्षित 
थे जो किसी मक़सद को हासिल करने के लिए ज़रूरी होते हैं। इसके अलावा, 
अरब के चारों ओर उस समय की दनुिया के दो सबसे बड़े साम्राज्य स्थित थे। यह 
एक स्वाभाविक बात थी कि वे अपने पड़ोस में एक नई उभरती शक्ति को बर्दाश्त 
न करें और उसके ख़िलाफ़ हमला शरुू कर दें। इस तरह उनके हमलों ने पैग़म्बर 
के अनयुाईयों को मजबरू किया कि वे दनुिया के एक कोने से दसूरे कोने तक दशेों 
को जीतते चले जाए।ं क्योंकि व्यवहार में उस समय की लगभग परूी दनुिया इन्हीं 
दो हमलावर राष्ट्रों के अधीन थी। यह एक सच्चाई ह ैकि इस्लाम के यदु्ध दसूरों 
पर ज़लु्म नहीं थे, बल्कि वे दसूरों के हमले का जवाब थे — और ऐसा जवाब दनेा 
हमशेा दनुिया भर में स्वीकार किया गया ह।ै

इन घटनाओ ंका महत्व केवल राजनीतिक नहीं था। इससे बड़ी बात यह थी कि 
इस बदलाव के ज़रिए मानव इतिहास के बंद दरवाज़े को खोलना लक्ष्य था। इसके 
ज़रिए वह बदलाव आना था जो अल्लाह के दीन (जो हज़रत आदम से चला आ 
रहा ह)ै को एक ऐतिहासिक सच्चाई बना द े— जो इससे पहले कभी ऐतिहासिक 
रूप नहीं ले पाया था। इससे छपाई का वो यगु भी आया, जिससे कुरआन की 
हमशेा के लिए संरक्षित हो गया। फिर स्वतंत्रता और लोकतंत्र का समय आना था, 
जो सच्चाई के प्रचार करने वालों के रास्ते की सभी कृत्रिम (बनावटी) रुकावटों 
को हटा द।े इससे विज्ञान की वे खोजें सामने आनी थीं जो दीन की सच्चाई को 
तर्क  और बोद्ध के स्तर पर साबित कर दें। 



25

महुम्मद (स ल्ल०) को नुबूवत का मिलन   

इस बदलाव का सबसे अहम पहल ू यह ह ै कि पैग़म्बर के ज़रिए अल्लाह ने 
आख़िरी दिन से पहले ही उसका दृश्य दिखा दिया। अच्छे लोगों को पैग़म्बर 
(सल्ल०) के ज़रिए ऊँचा दर्जा दिया गया — जो अतं में हमशेा के लिए श्रेष्ठता 
पाएगंे — और बरेु लोगों को उनके ज़रिए नीचा कर दिया गया — जो अतं में 
हमशेा हीनता और पराजय के शिकार रहेंगे।

इतिहास का यह दखुद दृश्य ह ै कि अल्लाह के सच्चे उपासक इस दनुिया में 
हमशेा दबे-कुचले नज़र आते हैं और धन और सत्ता की पजूा करने वाले यहां 
प्रभावशाली बने रहते हैं। सभी पैग़म्बरों और सच्चे लोगों का इतिहास यही बताता 
ह।ै यह स्थिति हक़ीक़ी सच्चाई से बिल्कु ल उलट ह।ै क्योंकि अतंतः जो होना ह,ै 
वह यह ह ैकि अल्लाह अपने उपासकों को हमशेा की इज्ज़त और श्रेष्ठता दगेा 
और जो लोग केवल अपने स्वार्थ और दनुिया की चीज़ों की पजूा में लगे रह,े उन्हें 
हमशेा के लिए अपमान और शर्मिंदगी में डाल दिया जाएगा।

यह दनुिया एक परीक्षा का स्थान ह।ै यहाँ लोगों को यह आज़ादी ह ैकि वे जो 
चाहें, करें। इसलिए यहाँ अल्लाह किसी को जबरन किसी चीज़ से नहीं रोकता। 
लेकिन इस्लाम के पैग़म्बर के ज़रिए, कम से कम एक बार, इस धरती पर उस 
दृश्य को एक प्रारभिक रूप में दिखा दिया गया ह ैजो परू्ण और शाश्वत रूप में 
आख़िरत के दिन सामने आएगा। आपके उन साथियों — जिनके घर उजाड़ दिए 
गए, जिनके लिए धरती तंग कर दी गई, जिनकी रोज़ी-रोटी ख़त्म कर दी गई, जिन्हें 
इतना सताया गया कि उन्हें हर वक़्त डर लगा रहता था कि लोग उन्हें ख़त्म कर 
देंगे—को सम्मान और सत्ता के सिंहासन पर बिठा दिया गया। दसूरी तरफ, क़ुरैश 
और यहूदी, रोमी और ईरानी, यमनी और ग़स्सानी — जो धन और सत्ता के घमडं 
में डूबे थे — उन्हें सत्ता से निकाल बाहर किया गया।

हर पैग़म्बर जो अल्लाह की ओर से आता ह,ै वह धरती पर अल्लाह की अदालत 
की तरह होता ह।ै उसके ज़रिए अल्लाह अपने उन फैसलों की जानकारी लोगों को 
दतेा ह ै— जिन्हें वह आख़िरत के दिन ख़दु सनुाएगा। लेकिन इस्लाम के पैग़म्बर 
(सल्ल०) के ज़रिए अल्लाह की यह अदालत इतनी विशषे रूप में सामने आई 
कि वह मानव इतिहास का हिस्सा बन गई। जैसे और भी कई मानव अनभुव 



26

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

ऐतिहासिक सच्चाई का दर्जा पा चकेु हैं, वैसे ही यह घटना भी एक ऐतिहासिक 
सच्चाई के रूप में दर्ज हो चकुी ह ै— कि अल्लाह अपने सच्चे बन्दों को सम्मान 
दतेा ह ैऔर जो लोग विरोध और हठधर्मी का रास्ता चनुते हैं, उन्हें हमशेा के लिए 
अपमान और विनाश का दडं मिलता ह।ै स्वर्ग और नरक भले ही दसूरे जीवन 
की सच्चाईयां हों, लेकिन इसंानों को समझाने के लिए अल्लाह ने उनका एक 
प्रारभिक दृश्य इसी दनुिया में दिखा दिया ह।ै 

सच्चाई यह ह ै कि हज़रत मोहम्मद की पैग़म्बरी का प्रकट होना, अल्लाह की 
प्रभतुा का प्रकट होना था। इसी वजह से बाइबिल में इसे “अल्लाह का राज 
(Kingdom of God)” कहा गया ह।ै आपके लाए हुए बदलाव की निःसंदहे 
राजनीतिक और सामाजिक अहमियत के साथ-साथ और भी बहुत सारी 
अहमियतें हैं। लेकिन इसकी सबसे बड़ी अहमियत यह ह ैकि अल्लाह मनषु्य को 
इसके ज़रिये अपनी महानता और इसंाफ़ का अनभुव कराता ह।ै पैग़म्बर (सल्ल०) 
के लाए इस बदलाव ने उन सच्चाइयों से पर्दा हटा दिया ह ैजिन्हें इसंान आख़िरत 
में उनकी परूी सरूत में दखेगेा।

आदर्श चरित्र

इस्लाम के पैग़म्बर हज़रत महुम्मद का जन्म 22 अप्रैल 571 ईस्वी को अरब में 
हुआ और 8 जनू 632 ईस्वी को उनका निधन हुआ। आप बहुत स्वस्थ और 
शक्तिशाली थे। बचपन से ही वे ऐसे थे कि जो भी दखेता, कह उठता: “इस 
लड़के में एक शान (वैभव) ह”ै (अल-वफ़ा इब्न अल-जौज़ी, पषृ्ठ 57)। जब 
बड़े हुए तो आपकी शख्सियत में और अधिक निखार आया। आपको दखेने 
वाले आपसे प्रभावित हो जाते। इसके साथ ही आप इतने नरम और मधरु बोलने 
वाले थे कि जो व्यक्ति थोड़ी दरे भी आपके पास रहता, वह आपसे प्रेम करने 
लगता। सहनशीलता, सच्चाई, व्यवहार-कुशलता, अच्छा बर्ताव—ये सब गणु 



27

आदर्श चरि

आप में परूी तरह पाए जाते थे। सार ये ह ैकि आप उस इसंानी बलंुदी के सबसे 
श्रेष्ठ प्रतीक थे जिसे मनोविज्ञान की भाषा में “संतलुित व्यक्तित्व” (balanced 
personality) कहा जाता ह।ै दाऊद बिन हुसैन का वर्णन ह:ै

“लोग कहा करते थे कि पैग़म्बर महुम्मद अपनी क़ौम में सबसे 
श्रेष्ठ इसंान हैं—स्वभाव में सबसे अच्छे, व्यवहार में सबसे भले, 
मलेजोल में सबसे शालीन, पड़ोसियों के मामले में सबसे सजग, 
सहनशीलता और ईमानदारी में सबसे बेहतर, बात में सबसे 
सच्चे, और बरुाईयों तथा दसूरों को कष्ट दनेे से सबसे दरू। उन्हें 
कभी किसी से बहस या झगड़ते नहीं दखेा गया। इसी कारण 
उनकी क़ौम ने उन्हें ‘अमीन’ यानी भरोसेमंद का नाम दिया था।” 
(अल-ख़साइ़स अल-कुब़रा, अल-सयुतूी, खण्ड 1, पषृ्ठ 153)

पैग़म्बर (सल्ल०) ने 25 वर्ष की आय ुमें जब आपने विवाह किया, तो इस अवसर 
पर आपके चाचा अब ूतालिब ने निकाह का भाषण दतेे हुए कहा:

“मेरे भतीजे महुम्मद बिन अब्दुल्लाह की तलुना अगर किसी 
व्यक्ति से की जाए तो वह उस पर अच्छे आचरण, श्रेष्ठता, 
उदारता, समझदारी, सम्मान और कुलीनता में भारी पड़ेंगे... ख़ुदा 
की क़सम, उनका भविष्य महान होगा और उनका दर्जा ऊँचा 
होगा।” (जामअेुल-आसार, इब्न नासिरुद्दीन अल-दमिश्क़ी, 
खण्ड 3, पषृ्ठ 460)

अब ूतालिब ने ये शब्द उस अर्थ में नहीं कह ेथे जिन अर्थों में बाद में इतिहास ने 
उन्हें सच्चा साबित किया। उन्होंने यह बात परूी तरह दनुियावी अर्थों में कही थी। 
उनका मतलब यह था कि जो व्यक्ति स्वभाव से इतनी प्रभावशाली शख्सियत 
लेकर पैदा हुआ हो, जैसा कि महुम्मद बिन अब्दुल्लाह में दिखता ह,ै वह अपनी 
क़ौम में सम्मानजनक स्थान प्राप्त करता ह ैऔर समाज में उसकी ऊँची हसैियत 
बन जाती ह।ै ऐसे व्यक्ति की उच्च योग्यताए ँउसकी तरक्क़ी और सफलता की 
निश्चित गारंटी होती हैं। 



28

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

पैग़म्बर इस्लाम के लिए ये संभावनाए ँ परूी तरह से मौजदू थीं। आप अपनी 
क्षमताओ ंका बड़े से बड़ा दनुियावी लाभ प्राप्त कर सकते थे। आप मक्का के 
एक प्रतिष्ठित परिवार में पैदा हुए थे। हालाँकि, आपको अपने पिता से विरासत में 
केवल एक ऊँट नी और एक दासी मिली थी। लेकिन आपकी शानदार जन्मजात 
विशषेताओ ंने मक्का की सबसे धनवान महिला हज़रत ख़दीजा को प्रभावित 
किया। 25 वर्ष की उम्र में हज़रत ख़दीजा से विवाह हुआ। वह एक व्यापारी परिवार 
की विधवा थीं। उनसे आपको केवल संपत्ति और धन ही नहीं मिला, बल्कि अरब 
और अरब के बाहर व्यापार के बड़े अवसर भी प्राप्त हुए। अब आपके पास एक 
शांत और सफल जीवन हासिल करने के सभी अवसर मौजदू थे। लेकिन इनको 
छोड़कर एक और ही रास्ता चनुा। आपने जानबझूकर अपने आपको उस राह पर 
डाल दिया जो केवल दनुियावी नकुसान की तरफ़ ले जाती थी। हज़रत ख़दीजा 
से विवाह से पहले आप अपनी जीविका के लिए कुछ आर थ्िक कार्य कर लिया 
करते थे। अब वह भी छूट गया। अब आप परूी तरह उस तलाश में लग गए जो 
आपको बचपन से थी— सच्चाई क्या ह।ै आप घटंों बैठकर धरती और आकाश 
के रहस्यों पर चितंन करते रहते। मक्का के शरुफ़ा (कुलीनों) से संबंध बढ़ाने और 
वहाँ की सभाओ ंमें अपनी जगह बनाने के बजाय आपने यह किया कि रेगिस्तानों 
और पहाड़ों को अपना साथी बना लिया। मक्का से तीन मील की दरूी पर एक 
पहाड़ी श्रृंखला ह ैजिसमें एक गफुा ह ैजिसका नाम हिरा ह।ै आप सत्तू और पानी 
लेकर वहाँ चले जाते। पहाड़ के सनुसान वातावरण में जीवन की वास्तविकता 
पर सोचते। धरती और आकाश के पैदा करने वाले से प्रार्थना करते—ह े मरेे 
पालनहार, त ूस्वयं को मरेे सामने प्रकट कर द।े सच्चाई क्या ह,ै मझु ेबता द।े जब 
पानी की मशक खाली हो जाती और सत्तू खत्म हो जाते, तो घर लौटते ताकि 
फिर से खाने-पीने का सामान लेकर प्रकृति के उसी वातावरण में लौट जाए ँजहाँ 
रेगिस्तान और पेड़ थे, पहाड़ और आकाश की शांत हवाए ँथीं। आपकी बेचनै 
प्रकृति को मानव समाज की चहल-पहल में अपने सवाल का उत्तर नहीं मिला था। 
अब आपने प्रकृति की शांत दनुिया को अपना साथी बना लिया था—कि शायद 
वही इसका कुछ उत्तर द ेसके।



29

आदर्श चरि

एक ऊर्जावान यवुा के लिए इस प्रकार की ज़िंदगी कोई आसान बात नहीं थी। 
यह सखु की राह को छोड़कर दखु की राह चनुने जैसा था। पत्नी-बच्चों के साथ 
आराम की ज़िंदगी बिताना, व्यापार को बढ़ाना और समाज में अपनी जगह 
बनाना—ये सभी विकल्प आपके लिए परूी तरह खलेु हुए थे। लेकिन आपके 
बेचनै और खोजी स्वभाव इन चीज़ों से संतषु्ट होने को तैयार नहीं थे। जब तक 
जीवन का रहस्य सामने न आ जाए, तब तक बाकी सब चीज़ें आपको व्यर्थ 
लगती थीं। आप जानना चाहते थे कि इन बाहरी चीज़ों से ऊपर कोई सच्चाई ह ै
तो वह क्या ह।ै लाभ-हानि और सखु-दखु की सीमाओ ंसे हटकर आप इस सवाल 
को हल करने में लगे रहते—कि सत्य क्या ह ैऔर असत्य क्या।

पैग़म्बर इस्लाम की ज़िंदगी का यही वह पक्ष ह ै जिसे क़ुरान में इन शब्दों में 
बताया गया ह:ै “और हमने तमु्हें सच्चाई का खोजी पाया, तो हमने तमु्हें रास्ता 
दिखाया।” (93:7) क़ुरान के लफ्ज़ “ज़ाल्ल” का अर्थ ह ै रास्ता भटका हुआ, 
तलाश में भटकता हुआ। जैसे कि आपके बचपन के बारे में तफ़्सीर में आया 
ह—ै “वह मक्का की घाटियों में खो गया था जब वह छोटा था, फिर वापस 
आया।” (तफ़्सीर इब्ने कसीर, खण्ड 8, पषृ्ठ 426) यह शब्द उस मसुाफ़िर के लिए 
बोला जाता ह ैजो रास्ते से भटक गया हो और हरैान-परेशान तरह-तरह के रास्तों 
को दखे रहा हो—जिसे समझ में न आ रहा हो कि किस ओर जाए। इसी से उस 
पेड़ को “ज़ाल्ला” कहा जाता ह ैजो रेगिस्तान में अकेला खड़ा हो और उसके 
आसपास कोई दसूरा पेड़ न हो। इसी तरह कहा जाता ह—ै “पानी दधू में खो 
गया,” (तहज़ीब अल-लगु़ह, अल-अज़हरी, खण्ड 11, पषृ्ठ 320)। इस आयत 
का मतलब यह ह ैकि आप अज्ञानता के रेगिस्तान में अकेले पेड़ की तरह खड़े 
थे,—रेगिस्तानों और पहाड़ों में इस तलाश में घमूते रहते थे कि सच्चाई क्या ह,ै 
जिसे मैं अपनाऊँ। दनुिया के प्रचलित नक्शों में अपनी जगह बनाने के बजाय आप 
परेशान और चितंित होकर अलग-थलग जा पड़े थे। सच्चाई से कम कोई चीज़ 
आपकी आत्मा को शांति नहीं द ेसकती थी। यहाँ तक कि आपकी सच्चाई की 
तलाश इस स्तर तक पहुचँ गई थी कि जीवन आपके लिए एक ऐसा बोझ बन गया 
था जो आपकी कमर तोड़े द ेरहा था (क़ुरान, 94:2-3)।



30

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

उस समय अल्लाह की रहमत आप पर केन्द्रित हुई। आपके लिए सही रास्ता 
और रोशनी के दरवाज़े खोल दिए गए। 12 फरवरी 610 को, जब आप हिरा नाम 
के खोह में अकेले बैठे हुए थे, अल्लाह का फ़रिश्ता इसंान की शक्ल में आपके 
सामने आया और उसने आपको वह शब्द सिखाए जो क़ुरान की सरूह नंबर 96 
की शरुुआत में लिख ेहैं। आपकी खोज को आख़िरकार उसका जवाब मिल गया।

पैग़म्बर इस्लाम की बेचनै आत्मा का संपर्क  अब सारे संसार के मालिक से हो 
गया। अल्लाह ने न केवल आपको रास्ता दिखाया, बल्कि आपको अपना विशषे 
दतू बना लिया। आप पर अल्लाह का संदशे उतरने लगा। आपकी पैग़म्बरी की 
यह अवधि 23 वर्षों तक फैली हुई ह।ै इस दौरान अल्लाह की किताब (क़ुरान) 
परूी तरह आप पर उतारी गई।

पैग़म्बर इस्लाम ने अपने कठिन जीवन के चालीसवें साल में सच्चाई को पा 
लिया। लेकिन यह सच्चाई आपके लिए कोई आसान बात नहीं थी। इस सच्चाई 
का मतलब यह था कि इसंान एक महानतम अल्लाह के असर में ह।ै यह अपनी 
कमज़ोरी के मक़ुाबले अल्लाह की महानता को पहचानना था। यह अल्लाह की 
महानता को मानने के साथ खदु के तचु्छ होने का एहसास था। यह जानना था 
कि इस दनुिया में एक सच्चे ईमानदार व्यक्ति की सिर्फ़  ज़िम्मेदारियाँ होती हैं, यहाँ 
उसके पास कोई अधिकार नहीं होता।

सच्चाई के मिलने के बाद, पैग़म्बर इस्लाम के लिए ज़िंदगी का अर्थ क्या था—
यह समझने के लिए यहां सिर्फ़  एक हदीस पेश की जाती ह।ै आपने एक बार कहा:

“मरेे रब ने मझु ेनौ बातों का हुक्म दिया ह—ै 

1.	छुपे और खलेु हर हाल में अल्लाह से डरता रहू,ं 

2.	ग़ुस्से में या रज़ामदंी में इसंाफ़ की बात कहू,ं 

3.	गरीबी और अमीरी दोनों हालतों में संतलुन बनाए रखू,ं 

4.	जो मझुसे रिश्ता तोड़े मैं उससे जड़ुूं, 



31

आदर्श चरि

5.	जो मझु ेकुछ न द ेमैं उसे भी दू,ं 

6.	जो मझु पर ज़ुल्म करे मैं उसे माफ़ कर दू,ं 

7.	मरेी चपु्पी सोच-विचार की हो, 

8.	मरेी बात-चीत अल्लाह की याद में हो, 

9.	और मरेी नज़र सीख लेने वाली हो।” 

(जामउेल-उसूल़, हदीस संख्या 9317)

ये सिर्फ़  कोई भाषण या बातचीत के अल्फ़ाज़ नहीं थे। ये आपकी ज़िंदगी थी, 
जो अब शब्दों में बदल गई थी। इतनी असरदार और गहरी बातें किसी आम 
आदमी की ज़बान से नहीं निकल सकती थीं। ये शब्द खदु कहने वाले के दर्जे को 
ज़ाहिर कर रह ेहैं। ये शब्द उस इसंान की अदंरूनी दनुिया को सामने ला रह ेहैं। ये 
अल्फ़ाज़ बोलने वाले की रूह को शब्दों के आईने में साफ़-साफ़ दिखा रह ेहैं। 

महुम्मद (सल्ल०) की ज़िंदगी नबवूत से पहले भी ऐसी ही थी, लेकिन वह परूी 
तरह उनकी स्वाभाविक प्रवतृ्ति की वजह से थी। अब सच्चाई कि प्राप्ति ने उसे 
समझ और सोच का दर्जा द ेदिया। जो किरदार पहले एक स्वाभाविक ज़रूरत के 
तहत सामने आता था, अब वह एक सोच-समझकर लिया गया फैसला बन गया। 
यह अल्लाह के एक ऐसे बंद ेका दर्जा ह ैजहां सांसारिक आवश्यकतायें बहुत 
कम हो जाती हैं और सिर्फ़  उतनी ही बचती हैं जितनी ज़रूरी हों। इसंान की जीने 
की सोच आम लोगों से अलग हो जाती ह।ै उसका शरीर इस दनुिया में रहता ह,ै 
लेकिन उसका मन और आत्मा किसी और ही दनुिया में होते हैं।

एक हदीस के मतुाबिक़ पैग़म्बर इस्लाम ने कहा:

“एक समझदार आदमी जब तक होश-व-हवास में हो, उसके 
लिए ज़रूरी ह ै कि उसके पास कुछ समय हो— ऐसा समय 
जिसमें वह अपने रब से बातचीत करे, ऐसा समय जिसमें वह 
खदु का लेखा-जोखा करे, ऐसा समय जिसमें वह अल्लाह की 



32

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

बनाई हुई दनुिया पर सोच,े और ऐसा समय जिसमें वह खाने-पीने 
की ज़रूरतें परूी करे।” (सहीह इब्न हिब्बान, हदीस संख्या 361)

यानी, अल्लाह का सच्चा बंदा वही ह ैजिसके दिन और रात ऐसे गज़ुरें कि कभी 
उसकी बेचनैी उसे अल्लाह के इतना क़रीब कर द ेकि वह अपने रब से धीम-ेधीम े
बातें करने लगे। कभी हिसाब के दिन का डर उस पर इतना असर करे कि वह 
इसी दनुिया में अपना हिसाब खदु करने लगे। कभी वह इस सषृ्टि में अल्लाह की 
बनाई हर चीज़ को दखे ेऔर उसमें इतना डूब जाए कि उसे हर जगह अल्लाह की 
मौजदूगी नज़र आए। ऐसे जैसे उसके दिन और रात अल्लाह से मलुाकात, खदु से 
मलुाकात और दनुिया से संपर्क  में गजुरते हों। और जब ज़रूरत हो, तो वह खाने-
पीने के लिए भी वक्त निकाल ले।

ये शब्द किसी दरू के व्यक्ति का परिचय नहीं हैं, बल्कि इनमें स्वयं पैग़म्बर इस्लाम 
की अपनी आत्मा बोल रही ह।ै इससे यह स्पष्ट होता ह ै कि आपके शरीर के 
भीतर जो ईमान से भरी आत्मा थी, उसमें हर समय किस प्रकार के भावनात्मक 
तफू़ान उठते रहते थे। आपकी ज़िंदगी किस प्रकार की “घड़ियों” के बीच गज़ुर 
रही थी—यह एक ऐसी अनभुतूि ह,ै जिसे जो व्यक्ति स्वयं तजरु्बा कर रहा हो, वह 
इतने उच्च स्तर के शब्दों में उसे व्यक्त नहीं कर सकता। ये ऐसे शब्द हैं जो उस 
आत्मा से निकले हैं जिसने उन अनभुवों को परू्ण रूप से जिया था, और अब वह 
उन्हें शब्दों के ज़रिये दसूरों तक पहुचँा रहा था।

पैग़म्बर इस्लाम को जब तक अल्लाह की ओर से दिव्य संदशे (वह्य) नहीं प्राप्त 
हुआ था, यह संसार अपनी तमाम कमियों और बाधाओ ंके साथ उन्हें अर्थहीन 
लगता था। लेकिन जब अल्लाह ने आप पर यह सच्चाई प्रकट की कि इस संसार 
के अतिरिक्त एक और दनुिया ह ैजो परू्ण और शाश्वत ह ैऔर वही मनषु्य का 
वास्तविक निवास स्थान ह,ै तब जीवन और सषृ्टि दोनों आपके लिए अर्थपरू्ण हो 
गए। आपने जीवन का वह स्तर प्राप्त कर लिया जहाँ आप वास्तव में जी सकते थे, 
जिससे आप आत्मिक रूप से जडु़ सकते थे। अब आपको एक वास्तविक दनुिया 
प्राप्त हो गई थी जिससे आप अपनी आशाओ ंऔर आकांक्षाओ ंको जोड़ सकते 
थे, और जिसको सामने रख कर आप अपने जीवन की योजना बना सकते थे।



33

आदर्श चरि

यही मतलब ह ैपैग़म्बर इस्लाम सल्लल्लाहु अलैहि व सल्लम की हदीस का 
कि “दनुिया आख़िरत की खतेी ह”ै। (स्रोत : अल-मक़ासिद अल-हसनह, हदीस 
संख्या 497) इस सोच के आधार पर जो जीवन बनता ह,ै उसे आज की भाषा में 
“आख़िरत-केन्द्रित जीवन” कहा जा सकता ह।ै ऐसा इसंान अपनी सोच के असर 
से यह समझने लगता ह ैकि असली फ़िक्र आख़िरत की होनी चाहिए। वह जान 
जाता ह ैकि यह दनुिया हमारी मजं़िल नहीं ह,ै बल्कि एक रास्ता ह।ै यह आख़िरत 
की तैयारी का पहला स्टेज ह।ै 

जिस तरह एक दनुियादार आदमी की सारी कोशिशें दनुियावी फ़ायद ेके इर्द-गिर्द 
होती हैं, वैसे ही एक अल्लाह-से-डरने वाले इसंान की ज़िंदगी का रुख आख़िरत 
की तरफ़ होता ह।ै हर हाल में वह यही सोचता ह ै कि इसका असर आख़िरत 
में क्या होगा—चाह ेखशुी हो या ग़म, कामयाबी हो या नाकामी, चाह ेहालात 
अधीनता के हों या प्रभतु्व के, तारीफ़ हो या आलोचना, ग़ुस्सा हो या मोहब्बत—
हर हाल में आख़िरत की फ़िक्र ही उसे राह दिखाती ह।ै

धीरे-धीरे ये सोच उसके अंदर इतनी गहराई तक बैठ जाती है कि वह उसके 
लाशुऊर (Sub-conscious) का हिस्सा बन जाती है। वह अब भी एक आम 
इंसान होता है, लेकिन अब वह उन्हीं बातों पर सोचता है जो आख़िरत से 
जुड़ी होती हैं। जिन बातों का आख़िरत से कोई लेना-देना नहीं होता, उनमें 
उसकी दिलचस्पी इतनी कम हो जाती है कि कई बार उसे कहना पड़ता है: 
“तुम लोग अपने दुनियावी मामलों को मुझसे ज़्यादा जानते हो।” (सहीह 
मुस्लिम, हदीस संख्या 2363)

इस सच्चाई का दर्जा केवल एक बौद्धिक खोज का नहीं ह।ै जब कोई इसंान 
इसे पा लेता ह,ै तो उसके जीने का स्तर बदल जाता ह,ै वो कुछ से कुछ हो 
जाता ह।ै इसकी सबसे अच्छी मिसाल खदु पैग़म्बर इस्लाम की शख्सियत ह।ै 
उनकी ज़िंदगी से सबसे बड़ा सबक़ यह मिलता ह ैकि जब तक इसंान अपनी 
ज़िंदगी का स्तर नहीं बदलता, तब तक उसके व्यवहार में भी असली बदलाव 
नहीं आ सकता। 



34

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

जब पैग़म्बर इस्लाम ने सच्चाई पाई तो यह उनकी परूी ज़िंदगी का सबसे बड़ा 
मक़सद बन गई। जिस जन्नत की आप दसूरों को ख़बर द ेरह ेथे, उसी की आपको 
सबसे ज़्यादा चाह होने लगी; और जिस जहन्नम से आप लोगों को डरा रह ेथे, 
उससे आप सबसे ज़्यादा डरने वाले बन गए। यह अदंरूनी हालत बार-बार दआु 
और क्षमा-याचना (इस्तग़फ़ार) के रूप में आपकी ज़ुबान पर आती रहती थी।

पैग़म्बर (सल्ल०) की ज़िंदगी आम लोगों से कितनी अलग थी, इसका अदंाज़ा 
कुछ घटनाओ ंसे लगाया जा सकता ह।ै एक घटना हदीस की किताबों में इस तरह 
आई ह—ै 

उम्मे सलमा कहती हैं कि नबी सल्लल्लाहु अलैहि व सल्लम उनके घर में थे। 
आपने एक सेविका को बलुाया, लेकिन वह नहीं आई, तो आपके चहेरे पर क्रोध 
के भाव स्पष्ट हो गए। उम्मे सलमा परद ेके पास गई ंऔर दखेा कि वह सेविका 
खले रही थी, उस वक़्त आपके हाथ में मिस्वाक (दतंकाष्ठ) थी। आपने सेविका 
से कहा: “यदि क़ियामत के दिन बदले का भय न होता, तो मैं तझु ेइसी मिस्वाक 
से मारता।” (अल-अदब अल-मफु़रद, हदीस संख्या 184)

बद्र की लड़ाई (रमज़ान, 2 हिजरी) में जो लोग बंदी बनाए गए थे, वे पैग़म्बर 
(सल्ल०) के सबसे बड़े दशु्मन थे। लेकिन आपने उनके साथ बहुत अच्छा 
व्यवहार किया। उन बंदियों में एक सहुलै बिन अम्र थे। वह बहुत अच्छे भाषण 
दनेे वाले थे और आम सभाओ ंमें आपके खिलाफ़ सख्त बातें करते थे। हज़रत 
उमर फ़ारूक ने सलाह दी कि उसके निचले दो दाँत उखड़वा दिए जाए,ँ ताकि 
वह बोल न सके और उसके भाषणों का असर खत्म हो जाए। पैग़म्बर (सल्ल०) 
ने यह सनुकर फ़रमाया: “मैं उसके चहेरे को बिगाड़ने का काम नहीं करूं गा, नहीं 
तो अल्लाह मरेा चहेरा बिगाड़ दगेा—अगरच ेमैं खदुा का पैग़म्बर ही क्यों न हू।ं” 
(सीरत इब्न हिशाम, खण्ड 1, पषृ्ठ 649)

पैग़म्बर इस्लाम भी आम इसंानों की तरह ही इसंान थे। कोई खशुी की बात होती 
तो आप खशु हो जाते, और कोई दखुद बात होती तो आप दखुी हो जाते। लेकिन 



35

आदर्श चरि

अल्लाह की बंदगी का भाव कभी भी आपको उसकी तय की गई हदों से बाहर 
नहीं जाने दतेा था।

पैग़म्बर को ज़िंदगी के आख़िरी दिनों में, मारीया क़िब्तिया से एक बेटा हुआ। वह 
बच्चा बहुत सुंदर और स्वस्थ था। आपने उसका नाम अपने परू्वज ‘इब्राहीम’ के 
नाम पर रखा। जब अब ूराफ़े  ने आपको उसके जन्म की खबर दी, तो आप इतने 
खशु हुए कि आपने उन्हें इनाम दिया। आप इब्राहीम को गोद में लेते, उन्हें प्यार 
करते और खलेाते। अरबी रिवाज के अनसुार, उन्हें दधू पिलाने के लिए उम्मे बर्दा 
बिन्त अल-मनु्ज़िर बिन ज़ैद असंारी को सौंपा गया। वह एक लोहार की पत्नी थीं 
और उनके घर में अक्सर भट्ठी का धआु ँरहता था। रसलूलु्लाह (सल्ल०) बार-बार 
उस छोटे घर में अपने बेटे को दखेने जाते थे, और वहाँ का धआु ँआपकी आखंों 
और नाक में चला जाता था, लेकिन नाज़कु तबीयत होने के बाद भी आप सब 
कुछ बर्दाश्त करते थे। जब इब्राहीम की उम्र करीब डेढ़ साल हुई, तो हिजरत के 
दसवें साल (जनवरी 632 ई.) में उनकी मतृ्यु हो गई, तो रसलूलु्लाह (सल्ल०) 
अपने बेटे की मौत पर रोए।

इन घटनाओ ंमें इस्लाम के पैग़म्बर एक आम इसंान की तरह दिखाई दतेे हैं। उनके 
भाव, उनकी इच्छाए ंवैसी ही हैं जैसी एक आम पिता की होती हैं। लेकिन इसके 
बावजदू, अल्लाह से ताल्लुक़ टूटता नहीं। वे दखुी हैं, लेकिन उनकी ज़ुबान से 
निकल रहा ह:ै “आखं से आसं ूबह रह ेहैं, दिल दखुी ह,ै लेकिन हम वही कहेंगे 
जो हमारे अल्लाह को पसंद हो। अल्लाह की क़सम, ह ेइब्राहीम! हम तमु्हारी मौत 
से दखुी हैं।” (सहीह मसु्लिम, हदीस संख्या 2315)

जिस दिन इब्राहीम का दहेांत हुआ, उसी दिन सरू्यग्रहण लगा। परुाने समय में यह 
धारणा थी कि सरू्य या चदं्रग्रहण किसी बड़े व्यक्ति की मौत के कारण होते हैं। इसी 
प्रभाव में मदीना के मसुलमान कहने लगे कि यह सरू्यग्रहण पैग़म्बर के बेटे की मौत 
की वजह से हुआ ह।ै यह बात अल्लाह के रसलू को बिल्कु ल पसंद नहीं आई, 
क्योंकि यह सोच इसंान की विनम्र स्थिति के ख़िलाफ़ थी। उन्होंने लोगों को इकट्ठा 
किया और कहा: “सरूज और चांद किसी इसंान की मौत या जीवन से ग्रहणग्रस्त 



36

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

नहीं होते। वे अल्लाह की दो निशानियाँ हैं। जब तमु ऐसा दखेो तो नमाज़ पढ़ो। 
(सहीह अल-बख़ुारी, हदीस संख्या 1042)।”

आप से जड़ुी एक घटना को इतिहास इन शब्दों में बयान करता ह:ै

एक बार आप सफ़र में थे। आपने साथियों से कहा कि खाना बनाओ। एक ने 
कहा: “मैं बकरी ज़बह करूं गा”, दसूरे ने कहा: “मैं उसकी खाल उतारूं गा”, 
तीसरे ने कहा: “मैं उसे पकाऊंगा”। पैग़म्बर ने कहा: “मैं लकड़ी इकट्ठा करूं गा”। 
लोगों ने कहा: “ह ेअल्लाह के रसलू, हम सब काम कर लेंगे”। जवाब दिया: “मैं 
जानता हू ंकि तमु लोग कर लोगे, लेकिन मझु ेयह पसंद नहीं कि मैं तमुसे अलग 
किसी विशषे स्थान पर रहू।ं अल्लाह को यह पसंद नहीं कि उसका कोई बंदा 
अपने साथियों के बीच खदु को ऊँचा समझ।े” (ख़लुासा सियर सैय्यदलु बशर, 
महुिब्बुद्दीन तबरी, पषृ्ठ 87)

रसलूलु्लाह (सल्ल०) की विनम्रता का यह हाल था कि आपने कहा:

“अल्लाह की क़सम, मैं नहीं जानता, भले ही मैं उसका रसलू हू,ं 
मरेे साथ क्या होगा और तमु्हार साथ क्या होगा।” (सही अल-
बख़ुारी, हदीस संख्या 7018)

अब ूज़र गिफ़ारी बताते हैं कि एक बार मैं एक साथी के पास बैठा था जिनका रंग 
काला था। किसी वजह से जब मैंने उन्हें पकुारा तो मरेी ज़बान से निकल गया: “ऐ 
काली औरत के बेटे!” पैग़म्बर ने यह सनुा तो नाराज़ हुए और कहा: “सबके लिए 
एक ही मापदडं हो।” यानी किसी को अच्छे शब्दों से और किसी को बरेु शब्दों 
से न पकुारो। फिर आपने कहा: “किसी गोरे को किसी काले पर कोई श्रेष्ठता नहीं 
ह।ै” अब ूज़र को इस बात पर फौरन अपनी ग़लती का एहसास हुआ। वे ज़मीन पर 
लेट गए और उस साथी से कहा: “उठो और मरेे गाल को अपने पैर से रौंद दो”। 
(इहया उलमू अल-दीन, खण्ड 3, पषृ्ठ 352)

एक दिन आपने एक अमीर मसुलमान को दखेा जो अपने पास बैठे ग़रीब साथी 
से बचने की कोशिश कर रहा था और अपने कपड़े समटे रहा था। आपने कहा:



37

आदर्श चरि

“क्या तमु डरते हो कि तमु्हारी दौलत उसे लग जाएगी और 
उसकी ग़रीबी तमु्हें छू लेगी?” (अल-ज़ुह्द, इमाम अहमद बिन 
हबंल, हदीस संख्या 207)

मदीना में इस्लामी शासन स्थापित हो चकुा था और पैग़म्बर उसके प्रमखु थे। 
एक बार आपको एक यहूदी से क़र्ज़ लेना पड़ा, जिसका नाम ज़ैद बिन साना था। 
क़र्ज़ चकुाने का जो वक़्त तय हुआ था, उसमें अभी कुछ दिन बाकी थे, लेकिन 
वह यहूदी पहले ही पैसे मांगने आ गया। उसने आपके कंध ेकी चादर खींच ली 
और कुर्ता पकड़ कर सख्ती से बोला: “मरेा क़र्ज़ चकुाओ”। फिर कहा: “अब्दुल 
मतु्तलिब की औलाद क़र्ज़ नहीं चकुाती।” 

हज़रत उमर उस समय आपके साथ थे। यहूदी की बदतमीज़ी पर उन्हें बड़ा ग़ुस्सा 
आया। उन्होंने उसे डांटा। ऐसा लगा कि वे उसे मारना शरुू कर देंगे, लेकिन 
पैग़म्बर ने फ़रमाया:

“ऐ उमर! मैं और यह यहूदी तमु्हार इस बर्ताव से ज़्यादा किसी 
और व्यवहार के ज़्यादा ज़रूरतमदं थे—तमु मझुसे बेहतर 
अदायगी की बात कहते और उससे बेहतर तरीक़े  से रक़म का 
तक़ाज़ा करने को कहते।” फिर रसलूलु्लाह ने कहा: “अभी तो 
वादा परूा होने में तीन दिन बाकी हैं” फिर आपने हज़रत उमर से 
फ़रमाया कि “जाओ, उसका कर्ज़ अदा कर दो और 30 साअ 
(माप की एक इकाई) ज़्यादा दनेा, क्योंकि तमुने उसे डांटा था।” 
(मसु‍्तदरक अल-हाकिम, हदीस संख्या 2237) 

पैग़म्बरबर (सल्ल०) को अपनी ज़िंदगी में इतनी सफलता मिली कि आप अरब 
से लेकर फ़िलिस्तीन तक के इलाक़े  के शासक बन गए। पैग़म्बर होने के कारण 
आपकी बात काननू का दर्जा रखती थी। वे ऐसे लोगों के बीच थे जो आपको 
अत्यंत श्रद्धा और सम्मान दतेे थे, जितना किसी इसंान को कभी नहीं दिया गया। 
हुदबैिया की बातचीत के समय जब उरवा बिन मसऊद, क़ुर श के प्रतिनिधि के 
रूप में आए, तो यह दखेकर हरैान रह गए कि जब आप वजु़ू करते हैं, तो लोग 



38

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

दौड़ पड़ते हैं कि आपके वजु़ू का पानी ज़मीन पर गिरने से पहले अपने हाथों पर 
ले लें और उसे आशीर्वाद के रूप में अपने शरीर पर मल लें। (सही अल-बखु़ारी, 
हदीस संख्या 2731) 

एक सहाबी कहते हैं कि हम लोग अत्यधिक प्रेम के बावजदू आपकी ओर आखं 
भरकर नहीं दखे सकते थे। (सहीह मसु्लिम, हदीस संख्या 121) यही हाल अन्य 
सहाबा का भी था। हज़रत अनस कहते हैं कि जब किसी सहाबी को आपके 
निवास स्थान पर दस्तक दनेी होती, तो वह अपने नाखनू से दरवाज़ा खटखटाता 
था। (शअुबलु ईमान, अल-बैहक़ी, हदीस संख्या 8436) जाबिर बिन समरुा कहते 
हैं कि पैग़म्बर (सल्ल०) ने एक बार लाल चादर ओढ़ रखी थी और चाँदनी रात 
में लेटे थे। मैं कभी चाँद को दखेता और कभी आपको। अतंतः मैं इस नतीज ेपर 
पहुचंा कि आप चाँद से ज़्यादा सुदंर हैं। (सनुन अल-तिर्मिज़ी, हदीस सखं्या 2811)

हुनैन की लड़ाई के आरंभ में मसु्लिम सेना को जब हार का सामना करना पड़ा 
और विरोधी सेना ने आप पर तीरों की वर्षा शरुू कर दी, तो आपके साथियों ने 
आपको घरे लिया। वे सारे तीर अपने हाथों और शरीर से ऐसे रोकते रह ेजैसे वे 
लकड़ी के बने हों। यहां तक कि कुछ साथियों की यह हालत हो गई कि उनके 
बदन में साही (Porcupine) के कांटों की तरह तीर चभु ेहुए थे। 

इस तरह की ऊंची हसैियत और श्रद्धा आम तौर पर आदमी के स्वभाव को बिगाड़ 
दतेी ह।ै वह अपने को दसूरों से बड़ा समझने लगता ह।ै लेकिन आप लोगों के बीच 
बिल्कु ल आम इसंान की तरह रहते थे। कोई भी आलोचना या उत्तेजक व्यवहार 
आपको आपके संयम से बाहर नहीं कर सकता था। सहीह अल-बख़ुारी और 
सहीह मसु्लिम में हज़रत अनस से वर्णित ह ैकि एक दहेाती आया। उसने आपकी 
चादर को ज़ोर से खींचा जिससे आपकी गर्दन पर निशान पड़ गया। फिर वह 
बोला: “मोहम्मद! ये मरेे दो ऊँट  हैं। इन पर लादने का सामान मझु ेदो, क्योंकि जो 
माल तमु्हार पास ह,ै वह न तमु्हारा ह ैऔर न तमु्हार बाप का।” आपने फ़रमाया: 
“माल तो अल्लाह का ह ैऔर मैं उसका बंदा हू।ँ” फिर दहेाती से पछूा: “जो बर्ताव 
तमुने मरेे साथ किया, क्या उससे तमु डरते नहीं?” वह बोला: “नहीं।” आपने 



39

आदर्श चरि

पछूा: “क्यों?” उसने कहा: “क्योंकि मझु ेमालमू ह ैकि आप बरुाई का बदला बरुाई 
से नहीं दतेे।” यह सनुकर आप मसु्कुर ाए और आदशे दिया कि इस दहेाती को एक 
ऊँट  भर जौ और एक ऊँट  पर खजरू द ेदी जाए। (सही अल-बखु़ारी, हदीस संख्या 
3149; सहीह मसु्लिम, हदीस संख्या 1057; अल-शिफा, अल-क़ाज़ी इयाज़, 
खण्ड 1, पषृ्ठ 225–226) 

पैग़म्बर (सल्ल०) पर अल्लाह का डर इतना छाया रहता था कि आप विनम्रता 
और निष्ठा की परूी तस्वीर बने रहते थे। बहुत कम बोलते, चलते तो झकुकर 
चलते, आलोचना से कभी नाराज़ नहीं होते। कपड़े पहनते तो कहते: “मैं अल्लाह 
का बंदा हू ँऔर बंदों की तरह कपड़ा पहनता हू।ँ” (अल-मगु़नी, अल-इराक़ी, 
हदीस संख्या 9) खाना खाते तो विनम्रता के साथ बैठकर खाते और फ़रमाते: 
“मैं आम इसंान हू ँऔर आम इसंानों की तरह खाता हू।ँ”  (मसुनद  अल-बज़्ज़ार, 
हदीस संख्या 5752)

इस मामले में आपकी संवेदनशीलता का यह हाल था कि एक बार आपके 
एक साथी ने आपको संबोधित करते हुए कहा: “ऐ अल्लाह के रसलू! जो 
अल्लाह चाह ेऔर जो आप चाहें” यह सनुकर आपके चहेरे का रंग बदल गया। 
आपने सख़्ती से फ़रमाया: “क्या तमुने मझु ेअल्लाह के बराबर कर दिया?” फिर 
फ़रमाया: “तमु्हें इस तरह कहना चाहिए: “जो केवल अल्लाह चाह”े (मसुनद 
अहमद, हदीस संख्या 2561)

इसी तरह एक सहाबी ने तक़रीर करते हुए कहा:

“जो व्यक्ति अल्लाह और उसके पैग़म्बर की बात माने, वही 
सही राह पर ह,ै और जो इन दोनों की नाफरमानी करे, वह भटक 
गया।” आपने यह सनुकर कहा: “तमु तो बहुत बरेु भाषण दनेे 
वाले हो।” (सहीह मसु्लिम, हदीस संख्या 870)

आपने यह बात पसंद नहीं की कि अल्लाह और रसलू को एक ही सर्वनाम 
(pronoun) से जोड़ दिया जाए।



40

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

The Prophet observed, disliking a reference, which 
placed him in the same pronoun as the Almighty.

पैग़म्बर-ए-इस्लाम के यहाँ तीन बेटे पैदा हुए जो बचपन में ही चल बसे। चार 
बेटियाँ बड़ी उम्र तक जीवित रहीं। ये चारों हज़रत ख़दीजा से थीं। फातिमा सबसे 
छोटी बेटी थीं। आप फातिमा से बहुत ज़्यादा प्यार करते थे। किसी यात्रा से लौटते 
तो मस्जिद में दो रकात नमाज़ पढ़ने के बाद सबसे पहले फातिमा के घर जाते 
(अल-मअुजम अल-कबी ़र, हदीस संख्या 595)। उनके हाथ और माथे को चमूते 
(मसु‍्तदरिक अल-हाकिम, हदीस संख्या 4753)। हज़रत आयशा से सहाबी 
जमुअै बिन उमरै ने पछूा: “पैग़म्बर को सबसे ज़्यादा प्यारा कौन था?” उन्होंने 
जवाब दिया, “फातिमा” (सनुन अल-तिर्मिज़ी, हदीस संख्या 3874)।

लेकिन पैग़म्बर की परूी ज़िंदगी आख़िरत कि फ़िक्र में ढल चकुी थी। इस वजह से, 
औलाद से मोहब्बत का मतलब भी उनके यहाँ दसूरा था। एक रिवायत जो हदीस   
की सभी मखु्य किताबों में मिलती ह,ै उसके अनसुार अली मरुतज़ा ने एक बार 
इब्न अब्दुल वाहिद से कहा, “क्या मैं तमु्हें फातिमा की एक बात सनुाऊँ जो परेू 
परिवार में नबी को सबसे ज़्यादा प्यारी थीं?” इब्न अब्दुल वाहिद ने कहा, “हाँ।”

हज़रत अली ने कहा: “फातिमा का हाल यह था कि जब वह चक्की पीसतीं तो 
हाथों में छाले पड़ जाते, पानी की मश्क उठाने से गर्दन पर निशान पड़ गया था, 
झाड़ू  लगातीं तो कपड़े मलेै हो जाते। उनही दिनों नबी के पास कुछ सेवक आए थे। 
मैंने फातिमा से कहा, तमु अपने पिता के पास जाकर अपने लिए एक सेवक माँग 
लो। फातिमा गई,ं लेकिन वहाँ भीड़ थी, मलुाकात नहीं हो सकी। अगले दिन नबी 
हमारे घर आए और पछूा कि क्या ज़रूरत थी। फातिमा चपु रहीं। मैंने परूा मामला 
बताया और यह भी कहा कि मैंने ही उन्हें कहकर भजेा था। नबी (सल्ल०) ने 
सनुने के बाद कहा:

“ऐ फ़ातिमा! अल्लाह से डरो। अपने रब के फ़र्ज़ परेू करो। अपने 
घर का काम खदु करो। जब सोने जाओ तो 33 बार ‘सबु्हान 



41

आदर्श चरि

अल्लाह’ कहो, 33 बार ‘अलहम्दुलिल्लाह’ और 34 बार 
‘अल्लाहु अकबर’ कहो। यह कुल मिलाकर 100 बार होता 
ह।ै यह तमु्हार लिए किसी सेवक से बेहतर ह।ै” फातिमा ने यह 
सनुकर कहा: “मैं इस पर अल्लाह और उसके रसलू से राज़ी 
हू।ँ” हज़रत अली कहते हैं कि नबी ने बस इतना ही कहा और 
फातिमा को कोई सेवक नहीं दिया। (सनुन अब ूदाऊद, हदीस 
संख्या 2988–89)

पैग़म्बर-ए-इस्लाम पर जो सच्चाई खलुी, वह यह थी कि यह दनुिया बिना 
अल्लाह के नहीं ह।ै इसका एक मालिक ह ैऔर वही इसका बनाने वाला ह।ै सभी 
इसंान उसी के बंद ेहैं और आख़िर में उसी के सामने जवाबदहे होंगे। मरने के बाद 
इसंान समाप्त नहीं होता, बल्कि दसूरी दनुिया में अपनी स्थायी (permanent) 
ज़िंदगी शरुू करता ह।ै वहाँ अच्छे लोगों के लिए जन्नत की सखु-सवुिधा ह ैऔर 
बरेु लोगों के लिए जहन्नम की दहकती आग।

जब अल्लाह ने आपको इस सच्चाई का ज्ञान दिया, तो साथ ही यह आदशे 
भी दिया कि सभी इसंानों को इस सच्चाई से अवगत करा दो। मक्का के किनारे 
‘सफा’ नाम की पहाड़ी की एक चट्टान थी जो उस समय लोगों की सभा के लिए 
प्राकृतिक मचं का काम करती थी। आपने सफ़ा पर चढ़कर लोगों को पकुारा। 
लोग इकट्ठा हो गए तो आपने भाषण दिया। आपने अल्लाह की महानता बताने 
के बाद कहा:

“अल्लाह की क़सम, तमु्हें वैसे ही मरना ह ैजैसे तमु सोते हो, 
और वैसे ही उठना ह ैजैसे तमु जागते हो। तमु्हार हर काम का 
हिसाब लिया जाएगा। अच्छे काम का अच्छा बदला और बरेु 
काम का बरुा बदला मिलेगा। और फिर या तो हमशेा के लिए 
बाग़ ह ैया हमशेा की आग।” (अन्साब अल-अशराफ, अल-
बलाज़री, खण्ड 1, पषृ्ठ 119)



42

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

जब इसंान ज़माने के ख़िलाफ़ कोई रास्ता सिर्फ़  अपने लिए चनुता ह,ै तब भी 
कठिनाइयाँ आती हैं, लेकिन वे आक्रामक नहीं होतीं। ये परेशानियाँ केवल 
भावनाओ ंको चोट पहुचँाती हैं, शरीर को नहीं। ये ज़्यादा से ज़्यादा इसंान की 
खामोश सहनशीलता की परीक्षा होती हैं। लेकिन जब इसंान समाज के खिलाफ़ 
खड़े होकर उसे कोई नया रास्ता दिखाने लगे, लोगों से कह ेकि यह करो और 
यह मत करो—तब परिस्थिति बदल जाती ह।ै पैग़म्बर-ए-इस्लाम केवल एक 
अल्लाह के आज्ञाकारी बन्दे ही नहीं थे, बल्कि अल्लाह के संदशे को लोगों तक 
पहुचँाने का मिशन भी उन्हें सौंपा गया था। आपकी इसी दसूरी भमूिका ने आपको 
परेू अरब समाज को आपके ख़िलाफ़ कर दिया। भखू से लेकर यदु्ध तक, सबसे 
कठिन हालात सामने आए। मगर 23 साल की परूी ज़िंदगी में आपने परूी तरह 
से न्याय और धार्मिकता का पालन किया। इसका कारण यह नहीं था कि आपमें 
इसंानी भावनाए ँनहीं थीं, बल्कि यह था कि अल्लाह का डर आपको हर समय 
अनशुासन में रखता था।

हिजरत के तीसरे साल मक्का के विरोधियों ने मदीना पर चढ़ाई कर दी और वह 
लड़ाई हुई जिसे उहद की लड़ाई कहा जाता ह।ै इस यदु्ध में शरुू में मसुलमानों 
को जीत मिली। लेकिन इसके बाद आपके कुछ साथियों की ग़लती की वजह 
से दशु्मनों को मौका मिल गया और उन्होंने पीछे से हमला करके यदु्ध की दिशा 
बदल दी। यह एक बहुत ही डरावना दृश्य था। आपके ज़्यादातर साथी यदु्ध के 
मदैान से भागने लगे। यहाँ तक कि आप हथियारबंद दशु्मनों की घरेाबंदी में अकेले 
रह गए। विरोधी भीड़ भखू ेभडे़ियों की तरह आपकी ओर बढ़ रही थी। उस समय 
आपने अपने साथियों को पकुारना शरुू किया:

अल्लाह के बंदो, मरेी ओर आओ, अल्लाह के बंदो, मरेी ओर 
आओ।” (सीरत इब्ने कसीर, खण्ड 3, पषृ्ठ 44) और यह कहा: 
“कौन ह ैजो हमारे लिए अपनी जान क़ुर्बा न करेगा? (सीरत इब्ने 
हिशाम, खण्ड 2, पषृ्ठ 81) कौन ह ैजो इन ज़ालिमों को मझुसे 
हटाए? वह जन्नत में मरेा साथी होगा।” (सहीह मसु्लिम, हदीस 
संख्या 1789) 



43

आदर्श चरि

ये कितना भयानक दृश्य रहा होगा, जब अल्लाह के पैग़म्बर की ज़ुबान से इस 
तरह के शब्द निकल रह ेथे। हालांकि आपके साथियों में से कुछ ने आपकी पकुार 
पर लब्बैक कहा, लेकिन उस समय व्यवस्था इतनी ख़राब थी कि आपके सच्चे 
साथियों के लिए भी आपको परूी तरह से बचा पाना ममुकिन न हो सका। उत्बा 
बिन अबी वक़्कास ने आप पर एक पत्थर फें का। यह पत्थर इतनी ज़ोर से लगा कि 
आपके होंठ कट गए और नीच ेके दांत टूट गए। अब्दुल्लाह बिन क़मिअह, क़ुर श 
का एक मशहूर पहलवान था। उसने आप पर बहुत तेज़ हमला किया, जिसके 
नतीजे में लोह ेकी ज़िरह की दो कड़ियाँ आपके गाल में घसु गई।ं ये कड़ियाँ इतनी 
गहराई में थीं कि अब ूउबैदा बिन अल-जर्राह ने जब उन्हें अपने दांतों से पकड़ 
कर खींचा, तो अब ूउबैदा के दो दांत टूट गए। एक और व्यक्ति, अब्दुल्लाह बिन 
शिहाब ज़ुहरी, ने आप पर पत्थर मारा जिससे आपकी पेशानी घायल हो गई। 
लगातार खनू बहने के कारण आप बहुत कमज़ोर हो गए, यहाँ तक कि एक गड्ढे 
में गिर पड़े। जब आप मदैान में दरे तक नज़र नहीं आए तो यह मशहूर हो गया 
कि आप शहीद हो गए हैं। इस दौरान आपके एक साथी कअब बिन मालिक की 
नज़र गड्ढे की ओर गई। उन्होंने आपको दखेा और खशुी में बोल पड़े, “अल्लाह 
के रसलू यहाँ हैं।” आपने उंगली के इशारे से उन्हें चपु रहने को कहा। (सीरत इब्ने 
इसहाक, पषृ्ठ 330) ताकि दशु्मनों को आपकी मौजदूगी का पता न चल सके।

ऐसे ख़तरनाक हालात में आपकी ज़ुबान से क़ुर श के कुछ सरदारों (सफ़वान, 
सहुलै, हारिस) के लिए बद्दुआ निकली। आपने कहा: “वह क़ौम कैसे कामयाब 
हो सकती ह ैजिसने अपने नबी को घायल कर दिया?” आपकी ज़ुबान से इतनी 
बात भी अल्लाह को पसंद नहीं आई। और हज़रत जिब्रील अल्लाह की ओर से 
क़ुरान की आयत का यह आदशे लेकर आ गए:

“तमु्हारा इस मामले में कोई अधिकार नहीं ह।ै अल्लाह चाह ेतो 
उन्हें तौबा की तौफीक़ द ेया उन्हें सज़ा द।े क्योंकि वे ज़ालिम हैं।” 
(सहीह मसु्लिम, हदीस संख्या 1791; मसुनद अहमद, हदीस 
संख्या 5674)

आदर्श चरित्र



44

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

अल्लाह की तरफ़ से यह चतेावनी ही काफ़ी थी। तरंुत आपका ग़ुस्सा ठंडा हो 
गया। आप ज़ख़्मों से बेहाल हैं, लेकिन फिर भी ज़ालिमों के लिए हिदायत की 
दआु कर रह ेहैं। आपके एक साथी अब्दुल्लाह बिन मसऊद कहते हैं: “इस समय 
भी ऐसा लगता ह ैकि नबी (सल्ल०) मरेे सामने हैं। आप अपनी पेशानी से खनू 
पोंछते हुए यह दआु कर रह ेथे: “ऐ अल्लाह! मरेी क़ौम को माफ़ कर द,े क्योंकि 
वे नहीं जानते।”(सहीह मसु्लिम, हदीस संख्या 1792)

ऊपर जो घटनाए ंबयान की गई,ं वे उन अनगिनत घटनाओ ंमें से सिर्फ  कुछ हैं जो 
हदीस और सीरत की किताबों में भरी पड़ी हैं। ये घटनाए ंबताती हैं कि इस्लाम 
के पैग़म्बर की ज़िंदगी किस तरह से एक आदर्श मानवीय किरदार का नमनूा थी। 
ये घटनाए ंव्यवहारिक भाषा में यह सबक दतेी हैं कि इसंान अल्लाह का बंदा ह ै
और उसे हर हाल में अल्लाह का बंदा बनकर रहना चाहिए। अल्लाह और बंद ेके 
बीच का रिश्ता ये चाहता ह ैकि बंद ेके दिल में हर समय अल्लाह और आख़िरत 
का तफ़ूान उठता रह।े परूी कायनात उसके लिए अल्लाह की याद का दस्तरख़्वान 
(dining table) बन जाए। वह हर घटना को अल्लाह की नज़र से दखे ेऔर हर 
चीज़ में अल्लाह की निशानी पाए। दनुिया में कोई भी काम करते वक्त वह कभी 
यह न भलेू कि आख़िरकार हर चीज़ अल्लाह के हवाले होने वाली ह।ै नरक का 
डर उसे दसूरों के सामने विनम्र बनाए और जन्नत की उम्मीद दनुिया को उसकी 
नज़र में व्यर्थ बना द।े अल्लाह की बड़ाई का एहसास उसके ज़ेहन पर इस क़दर 
छा जाए कि अपनी बड़ाई का कोई भी प्रदर्शन उसे उपहास के योग्य लगे। कोई 
आलोचना उसे उत्तेजित न करे और कोई तारीफ़ उसके दिमाग को ख़राब करने 
वाली साबित न हो— यही ह ैवह मानवीय आदर्श जो अल्लाह के पैग़म्बर ने 
अपने आचरण से हमें बताया ह।ै



45

श्रेष्ठतम नैतिकता

क़ुरान में इस्लाम के पैग़म्बर के बारे में कहा गया ह:ै “तमु एक बहुत ही श्रेष्ठ चरित्र 
पर हो” (68:4)। इमाम अतिया ने “ख़ुलक़ेु अज़ीम” की व्याख्या “सबसे श्रेठ 
शिष्टाचार” से की ह ै(तफ़्सीर इब्ने कसीर, खण्ड 8, पषृ्ठ 188)। यह ऊँचा आचरण 
और महान चरित्र क्या ह,ै इसकी झलक पैग़म्बर (सल्ल०) के इन मार्गदर्शक 
कथनों में मिलती ह:ै

पैग़म्बर ने फ़रमाया: “इम्मआ” न बनो — यह कहने लगो कि 
अगर लोग अच्छा करेंगे तो हम भी अच्छा करेंगे, और अगर वो 
ज़ुल्म करेंगे तो हम भी ज़ुल्म करेंगे।” बल्कि खदु को इस बात 
का आदी बनाओ कि लोग चाह ेअच्छा करें या बरुा, तमु हमशेा 
अच्छा ही करो। और अगर लोग बरुा करें तो भी तमु ज़ुल्म मत 
करो (सनुन अल-तिर्मिज़ी, हदीस संख्या 2007)। 

एक बार उन्होंने ये नसीहत की: 

“जो तमुसे रिश्ता तोड़े, उससे रिश्ता जोड़ो; जो तमु्हें न द,े उसे दो; 
और जो तमु पर ज़ुल्म करे, उसे माफ कर दो” (मसुनद अहमद, 
हदीस संख्या 17452)।

यह उच्च नैतिक गणु, जिसका उल्लेख हदीस में किया गया ह,ै उस में आप 
सर्वोच्च स्तर पर प्रतिष्ठित थे। सामान्य मसुलमानों के लिए यह उच्च नैतिकता 
एक आदर्श आचरण (अमल) के रूप में वांछित ह,ै कित ुअल्लाह के पैग़म्बर के 
लिए यह एक अनिवार्य कर्तव्य था।

आपने फ़रमाया:

“मेरे रब ने मझु ेहुक्म दिया ह ैकि जो मझुसे रिश्ता तोड़े, मैं उससे 
जोड़ूं; जो मझु ेन द,े मैं उसे दू;ं और जो मझु पर ज़ुल्म करे, मैं उसे 
माफ करूं ” (जाम ेअल-उसलू, इबन-असीर अल-जज़री, हदीस 
न० 9317)।



46

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

अख़लाक़ यानी व्यवहार के दो स्तर होते हैं—एक छोटा और दसूरा श्रेष्ठ। आम 
स्तर का मतलब होता ह ैजवाबी व्यवहार—जैसा लोग करें, वैसा ही तमु करो। जो 
तमुसे कटे, तमु भी उससे कट जाओ। जो ज़ुल्म करे, तमु भी उस पर ज़ुल्म करो। 
जो बरुा करे, तमु भी उसके लिए बरेु बन जाओ।

यह आम तरीक़ा ह।ै लेकिन श्रेष्ठ आचरण यह ह ैकि आदमी दसूरों के बर्ताव को 
न दखेते हुए अपना बर्ताव तय करे। उसका व्यवहार सिद्धांत पर टिका हो, बदले 
वाला न हो। श्रेष्ठ आचरण उसका पक्का नियम हो जो वह हर जगह अपनाये—
चाह ेमामला किसी अपने से हो या विरोधी से, तमु जोड़ने वाले बनो—उनसे भी 
जो तमुसे रिश्ता तोड़ें। तमु अच्छा सलुकू करने वाले बनो—उनके साथ भी जो 
तमुसे बरुा करें। तमु नज़रअदंाज़ करने वाले बनो—उनसे भी जो तमु पर ज़ुल्म करें।

फ्रांस के मशहूर फ़िलॉसफर वॉल्टेयर (1694–1778) ने कहा था:

“No man is a hero to his valet”

यानि, कोई भी इसंान अपने क़रीबी लोगों की नज़र में हीरो नहीं होता, क्योंकि पास 
के लोगों को तमु्हारी असल ज़िंदगी पता होती ह,ै और हर किसी की निजी ज़िंदगी 
में कुछ न कुछ कमियाँ होती हैं। जो दरू से अच्छा दिखता ह,ै पास वालों को वो 
उतना अच्छा नहीं दिखता । इसलिए क़रीबी लोग तमु्हें कभी हीरो की तरह नहीं 
दखेते। लेकिन बासवर्थ स्मिथ ने लिखा कि ये बात पैग़म्बर इस्लाम पर लाग ूनहीं 
होती, क्योंकि इतिहास गवाह ह ैकि जो जितना क़रीब था, वो उतना ही ज़्यादा 
आपकी अच्छाइयों का दीवाना था।

ज़ैद बिन हारिसा, क़बीला ‘कल्ब’ के एक शख्स हारिसा बिन शराहील के बेटे 
थे। उनकी मां सअुदी बिन्त सालबा थीं, जो क़बीला ‘तय’ की एक शाखा ‘बनी 
मअन’ से थीं। जब ज़ैद आठ साल के थे, उनकी मां उन्हें लेकर अपने मायके गई।ं 
वहां ‘बनी कैन बिन जसर’ के लोगों ने काफ़िले पर हमला किया और जो कुछ भी 
लटूा, उसमें ज़ैद भी थे। फिर उन्हें ‘उकाज़’ के मलेे में ले जाकर बेच दिया गया। 
उन्हें हकीम बिन हिज़ाम ने खरीदा, जो हज़रत ख़दीजा के भतीजे थे। उन्होंने ज़ैद 
को मक्का लाकर अपनी फूफी को द ेदिया।



47

श्रेष्ठत म नैत

जब पैग़म्बर का निकाह हज़रत ख़दीजा से हुआ, तो उन्होंने ज़ैद को पैग़म्बर 
की सेवा में द ेदिया। तब ज़ैद की उम्र 15 साल थी। कुछ वक्त बाद ज़ैद के पिता 
और चाचा को ये पता चला, तो वो मक्का आए ताकि अपने बेटे को वापस ले 
जा सकें । उन्होंने पैग़म्बर से मलुाक़ात की और कहा कि आप जो भी बदले में 
लेना चाहें, हम दनेे को तैयार हैं, बस हमारा बच्चा हमें लौटा दीजिए। पैग़म्बर ने 
कहा: “मझु े कुछ नहीं चाहिए। अगर लड़का तमु्हार साथ जाना चाहता ह,ै तो 
ले जाओ।” आपने ज़ैद को बलुाया और पछूा: “क्या तमु इन्हें पहचानते हो?” 
उन्होंने कहा: “हाँ, ये मरेे अब्बा और चाचा हैं।” आपने कहा: “ये लोग तमु्हें 
अपने साथ ले जाना चाहते हैं। अगर तमु चाहो, तो जा सकते हो।” ज़ैद ने कहा: 
“मैं आपको छोड़कर कहीं नहीं जाऊंगा।” यह सनुकर उनके अब्बा और चाचा 
नाराज़ हो गए। उन्होंने कहा: “तमु आज़ादी छोड़कर ग़ुलामी को पसंद कर रह ेहो? 
अपने लोगों को छोड़कर अजनबियों में रहना चाहते हो?” ज़ैद ने कहा: “मैंने इस 
इसंान (पैग़म्बर) में जो अच्छाइयाँ दखेी हैं, उसके बाद अब मैं किसी को भी इन 
पर प्राथमिकता नहीं द ेसकता” इसके बाद ज़ैद के पिता और चाचा वापस लौट 
गए (तबक़ात इब्न सअद, खण्ड 3, पषृ्ठ 31)। यह घटना नबवूत से पहले की ह।ै 
पैग़म्बर की इसी खबूी की तरफ़ क़ुरान में इशारा किया गया ह:ै

“ऐ नबी, यह अल्लाह की बड़ी रहमत ह ैकि तमु उनके लिए नर्म 
हो। यदि तमु तुंदख़ ू (कठोर) और सख़्त दिल होते तो ये लोग 
तमु्हार पास से भाग जाते।” (क़ुरान, 3:159)

इस्लाम के पैग़म्बर का यही ऊँचा किरदार था जिसने आप में ऐसी असर डालने 
वाली ताक़त पैदा कर दी थी कि जो भी आपके पास आया, वो आपकी महानता 
को दखेकर आपसे प्रभावित हुए बिना नहीं रह सका।

वो शाम भी कितनी डरावनी थी जब तायफ़ शहर के लड़के पैग़म्बर को पत्थर 
मारते हुए शहर से बाहर निकाल रह ेथे। आप मक्का से पैदल पचास मील का 
सफ़र तय करके हिजाज़ के प्रभावशाली लोगों के गर्मियों के विश्राम स्थलों 



48

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

तक पहुचं े थे ताकि उन्हें इस्लाम का संदशे पहुचंा सकें । लेकिन तायफ़ के उन 
प्रभावशाली लोगों ने उनके प्रति आपकी भलाई की बात को सनुने के बजाय 
शहर के लड़कों को आपके पीछे लगा दिया। ये दषु्ट लड़के तब तक आपका पीछा 
करते और पत्थर मारते रह ेजब तक कि सरूज ने डूब कर आपके और उनके बीच 
अधंरेे की चादर न तान दी। आपका परूा शरीर ज़ख़्मी हो गया था। सिर से पाँव तक 
आप खनू से लथपथ थे। उस वक़्त आपने थक कर एक अगंरू के बाग़ में पनाह ली 
(सीरत इब्ने हिशाम, खण्ड 2, पषृ्ठ 48)।

सोचिए, ये किसी इसंान के लिए कितना मशु्किल वक़्त होता ह।ै आपने एक बार 
अपनी पत्नी हज़रत आयशा से कहा था कि तायफ़ की ये शाम मरेी ज़िंदगी की 
सबसे मशु्किल शाम थी। मगर उस समय भी आपकी ज़बान से अपने दशु्मनों 
के लिए कोई बरुा लफ़्ज़ नहीं निकला। बल्कि आपने कहा, “मझु ेउम्मीद ह ैकि 
अल्लाह इन इनकार करने वालों की नस्ल से ऐसे लोग पैदा करेगा जो सिर्फ  एक 
अल्लाह की इबादत करेंगे और उसके साथ किसी को साझी नहीं ठहराएगंे।” 
(सहीह अल-बखु़ारी, हदीस संख्या 3231)। पैग़म्बर का यही किरदार था जिसने 
आपके दशु्मनों को इस तरह झकुा दिया कि परेू अरब ने आपके पैग़ाम को स्वीकार 
कर लिया। आपके श्रेष्ठ आचरण के सामने कोई ज़िद, कोई दशु्मनी और कोई 
अधंी नफ़रत टिक न सकी। आपका अच्छा बर्ताव लोगों पर जैसे जाद ूकी तरह 
असर करता गया।

एक बार आपने कहा: सिला-रहमी (रिश्तों को निभाना) ये नहीं कि जो रिश्ता 
निभाए तमु भी उसी से निभाओ, बल्कि असली सिला-रहमी तो ये ह ै कि जो 
रिश्ता तोड़े, तमु उससे रिश्ता जोड़े रखो (सहीह अल-बख़ुारी, हदीस संख्या 
5991)। इस्लाम के इतिहास की एक मशहूर घटना ह ैकि एक बार इस्लाम के 
कुछ विरोधियों ने हज़रत आयशा पर बदचलनी का झठूा इल्ज़ाम लगाया—जो 
पैग़म्बर की पत्नी और हज़रत अब ूबक्र की बेटी थीं।

ये इल्ज़ाम परूी तरह झठूा और बेबनुियाद था। इस झठूी कहानी को बनाने और 
फैलाने में एक और आदमी शामिल था जिसका नाम मिस्तह था । ये शख्स 



49

श्रेष्ठत म नैत

हज़रत अब ूबक्र का रिश्तेदार था। उसे ज़रूरतमदं समझ कर हज़रत अब ूबक्र हर 
महीने कुछ पैसे दिया करते थे। जब उन्हें पता चला कि उनकी मासमू बेटी पर झठूा 
इल्ज़ाम लगाने वालों में मिस्तह भी शामिल ह,ै तो उन्होंने उसकी मदद बंद कर दी। 
इस पर अल्लाह के रसलू के पास यह वह्य (अल्लाह का संदशे) आई कि अगर 
कोई इसंान ज़रूरतमदं ह ैतो उसके नैतिक अपराध की वजह से उसकी आर थ्िक 
मदद बंद मत करो, बल्कि उसके गनुाह को नज़रअदंाज़ करते हुए मदद जारी रखो।

क़ुरान में कहा गया: “तमु में से जो लोग नेमत और दौलत वाले हैं, उन्हें ये क़सम 
नहीं खानी चाहिए कि वो अपने रिश्तेदारों, गरीबों और अल्लाह की राह में दशे 
छोड़ने वालों की मदद नहीं करेंगे। उन्हें माफ़ करना चाहिए और अनदखेा करना 
चाहिए। क्या तमु नहीं चाहते कि अल्लाह तमु्हें माफ़ कर द?े और अल्लाह तो 
माफ़ करने वाला और रहम करने वाला ह”ै (क़ुरान, 24:22)। [दखेिए: सहीह 
मसु्लिम, हदीस संख्या 2770]

हज़रत अब ूबक्र का ही एक और वाक़या ह।ै एक बार वो पैग़म्बर के पास बैठे 
थे कि एक शख्स आया और उन्हें गालियाँ दनेे लगा। पहली बार हज़रत अब ू
बक्र ने कुछ नहीं कहा। दसूरी बार भी उन्होंने चपु्पी साध ेरखी। मगर तीसरी बार 
जब उस शख्स ने फिर बदतमीज़ी की, तो हज़रत अब ूबक्र से रहा नहीं गया और 
उन्होंने जवाब द ेदिया। ये दखेकर पैग़म्बर तरंुत वहाँ से उठकर चल दिए। हज़रत 
अब ूबक्र ने पछूा: “ऐ अल्लाह के रसलू, आप क्यों उठकर चले गए?” आप ने 
फ़रमाया: “अब ू बक्र, जब तक तमु चपु थे, एक फ़रिश्ता तमु्हारी तरफ़ से उसका 
जवाब द ेरहा था। लेकिन जब तमुने खदु जवाब दिया, तो वो फ़रिश्ता चला गया 
और उसकी जगह शतैान आ गया। और मैं उस जगह नहीं बैठ सकता जहाँ शतैान 
मौजदू हो” (सनुन अब ूदाऊद, हदीस संख्या 4896)। 

इस तरह पैग़म्बर ने बताया कि अगर कोई इसंान बरुाई का कोई बदला न ले, तो 
खदुा उसकी तरफ़ से बदला लेने वाला बनता ह।ै लेकिन अगर इसंान खदु ही 
बदला लेने लगे, तो खदुा उसका मामला उसी के हवाले कर दतेा ह।ै और ये तो 
साफ़ बात ह ैकि कोई भी इसंान खदुा से बेहतर इनसाफ़ नहीं कर सकता।



50

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

हज़रत अली बताते हैं कि एक बार पैग़म्बर ने एक यहूदी विद्वान से कुछ अशर्फि याँ 
(सोने के सिक्के ) उधार ली थीं। कुछ दिन बीतने के बाद वो यहूदी अपना पैसा 
मांगने आया। पैग़म्बर ने कहा, “इस वक़्त मरेे पास तमु्हारा क़र्ज़ चकुाने के लिए 
कुछ नहीं ह।ै” यहूदी ने कहा, “जब तक तमु मरेा कर्ज़ नहीं चकुाओगे, मैं तमु्हें 
छोड़ूंगा नहीं।” इसलिए वो ज़ुहर (दोपहर) से लेकर रात तक आपको रोके बैठा 
रहा। उस वक़्त मदीना में आपकी हुकूमत थी और आप चाहते तो उसके ख़िलाफ़ 
कार्रवाई कर सकते थे। आपके साथियों ने उस यहूदी को डांटकर भगाना चाहा, 
मगर आपने सबको मना कर दिया। किसी ने कहा, “ऐ अल्लाह के रसलू, ये यहूदी 
आपको घरे कर बैठा ह।ै” आप ने फ़रमाया, “हां, लेकिन मरेे रब ने मझु ेज़ुल्म करने 
से रोका ह,ै चाह ेवो कोई भी हो। इसी हाल में सबुह हो गई। अगली सबुह यहूदी 
की आखंें खलुीं। उसने दखेा कि आप सब कुछ सहते हुए भी बदले में कुछ नहीं 
कह रह।े ये दखेकर वो बहुत प्रभावित हुआ और आपका अनयुाई बन गया। ये 
यहूदी मदीना का एक अमीर आदमी था। कल तक वो कुछ अशर्फि यों के लिए 
आपको घरेे बैठा था। लेकिन आपके अच्छे व्यवहार ने उस पर इतना असर डाला 
कि उसने अपनी परूी दौलत आपकी सेवा में पेश कर दी और कहा, “आप इसे 
जैसे चाहें खर्च करें” (दलाईलनु्नुबवु्वह अल-बैहक़ी, खण्ड 6, पषृ्ठ 280–81)।

अब्दुल्लाह बिन अबी अल-ह़स्मा बयान करते हैं कि एक बार मरेा अल्लाह के 
पैग़म्बर (सल्लल्लाहु अलैहि व सल्लम) से एक सौदा हुआ। यह सौदा अभी 
परूा नहीं हुआ था कि मझु ेकिसी ज़रूरत के कारण जाना पड़ा। मैंने आपसे कहा, 
“आप यहीं ठहरिए, मैं घर से लौटकर आता हू ँऔर सौदा परूा करूँ गा।” लेकिन 
जब मैं घर पहुचँा, तो कुछ कार्यों में ऐसा उलझा कि वादा ही भलू गया। तीन दिन 
बाद याद आया तो उस जगह पहुचँा। दखेा कि अल्लाह के पैग़म्बर वहीं मौजदू हैं। 
आपने मझु ेदखेकर बस इतना कहा: “ऐ जवान, तमुने मझु ेबहुत तकलीफ़ दी, मैं 
तीन दिन से तमु्हारा इतंज़ार कर रहा हू।ँ” (सनुन अब ूदाऊद, हदीस संख्या 4996) 
इस प्रकार का आचरण अपने आपमें इतनी नैतिक अपील रखता ह ैकि सबसे 
कट्टर स्वभाव वाला व्यक्ति भी इससे प्रभावित हुए बिना नहीं रह सकता।



51

श्रेष्ठत म नैत

हज़रत आयशा (रज़ियल्लाहु अन्हा) बताती हैं कि यहूदियों के कुछ धर्मगरुु 
अल्लाह के रसलू (सल्ल०) के पास आए। जब वे पहुचँ,े तो उन्होंने कहा: 
“अस्साम ुअलैकुम” (तमु पर मतृ्यु/विनाश हो)। हज़रत आयशा ने यह सनुा, तो 
सहन न कर सकीं और कह दिया: “बल्कि तमु पर मतृ्यु और अल्लाह की लानत 
हो”। इस पर अल्लाह के रसलू ने उन्हें इस प्रकार उत्तर दनेे से मना किया और 
फ़रमाया: “अल्लाह रहम करने वाला ह ैऔर वह हर काम में नरमी को पसंद 
करता ह”ै (सहीह अल-बखु़ारी, हदीस संख्या 6024)। 

वास्तव में, विरोधी के दिल को जीतने के लिए इससे बड़ा कोई हथियार नहीं हो 
सकता कि उसकी कठोरता का उत्तर कोमलता से दिया जाए। कोई व्यक्ति शस्त्र के 
प्रहार को झले सकता ह,ै लेकिन अच्छे आचरण की चोट के आगे कोई टिक नहीं 
सकता। यहाँ हर किसी को पराजय स्वीकार करनी पड़ती ह।ै

बराअ बिन ‘आज़िब (रज़ि.) कहते हैं कि हुदबैिया के अवसर पर अल्लाह के 
पैग़म्बर ने क़ुर श से तीन शर्तों पर समझौता किया। उनमें से एक शर्त यह थी कि 
यदि क़ुरैश का कोई आदमी हज़रत महुम्मद का अनयुाई बन कर उन के पास आ 
जाए, तो मसुलमान उसे वापस लौटा देंगे; लेकिन यदि कोई मसुलमान क़ुर श 
के पास चला जाए, तो वे उसे वापस नहीं करेंगे। समझौता हो ही रहा था कि 
एक मसुलमान यवुक अब ूजंदल मक्का से भाग कर हुदबैिया पहुचँ।े उन्हें उनके 
परिजनों ने इस्लाम स्वीकार करने के कारण क़ै द कर रखा था। वे ज़ंजीरों में जकड़े 
हुए इस अवस्था में पहुचँ ेकि ज़ंजीरों की रगड़ से उनका शरीर ज़ख़्मी था। वे गहुार 
लगा रह ेथे: “मझु ेदशु्मनों के चगंलु से बचाओ!” यह समय अत्यंत नाजकु था। 
अल्लाह के रसलू के साथियों ने तलवारें खींच लीं। अब ूजंदल की यह व्याकुल 
दशा दखेकर सहाबा की भावना इस ओर झकु गई कि समझौते को तोड़कर 
उनकी रक्षा की जाए। परंत ुदसूरी ओर मक्का वालों ने कहा: “मोहम्मद! यह हमारे 
बीच हुए समझौते की पहली परीक्षा ह।ै” अतंतः, अल्लाह के रसलू (सल्ल०) ने 
निर्णय लिया कि अब जबकि समझौता हो चकुा ह,ै तो हम इससे पीछे नहीं हट 
सकते। यह निर्णय सहाबा के लिए अत्यंत कठिन था, लेकिन आपने अब ूजंदल 
को मक्का वालों के हवाले कर दिया। (सहीह अल-बखु़ारी, हदीस संख्या 2731)



52

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

यह घटना दखेने में ऐसा प्रतीत होती थी मानो एक पीड़ित को फिर से अत्याचारी 
के हवाले कर दिया गया। लेकिन इसमें जो उसलू-पसंदी का शानदार उदाहरण पेश 
किया गया, उसने अत्याचारियों के हौसले तोड़ दिए। अब उनका अब ूजंदल को 
ले जाना और बंदी बनाकर रखना मात्र एक घटना न रहकर उनकी नैतिक गिरावट 
और इस्लाम की नैतिक श्रेष्ठता की मिसाल बन गया। इसका परिणाम यह हुआ कि 
मक्का के लोग इस्लामी नैतिकता से प्रभावित होकर इस्लाम को अपनाने लगे। 
अब ूजंदल खदु मक्का में इस्लाम का जीवंत संदशे बन गए। यहाँ तक कि क़ै द की 
अवस्था में भी वे मक्का वासियों को अपनी व्यवस्था के लिए ख़तरा लगने लगे। 
अतं में उन्होंने उन्हें मकु्त कर मक्का से बाहर कर दिया।

हज़रत अब ूहुरैरा (रज़ि.) बयान करते हैं कि मदीना के जीवनकाल में अल्लाह के 
रसलू (सल्ल०) ने नज्द (सऊदी अरब का मध्य भाग) के कुछ दशु्मन कबीलों की 
ओर सवार भजेे। वे रास्ते में यमामा के शासक समुामा बिन उसाल को पकड़ लाए 
और मस्जिद-ए-नबवी के एक खभं ेसे बाँध दिया। अल्लाह के रसलू (सल्ल०) 
उनके पास आए और पछूा: “तमु्हारा क्या हाल ह?ै” उन्होंने उत्तर दिया: “यदि 
आप महेरबानी करते हैं, तो एक शकु्र करने वाले पर महेरबानी करते हैं; और यदि 
आप हत्या करते हैं, तो किसी खनू करने वाले को मारते हैं; और यदि आप धन 
चाहते हैं, तो मांगिए — आपको जितना चाह ेउतना दिया जाएगा।” (सहीह अल-
बखु़ारी, हदीस संख्या 4372) 

अल्लाह के रसलू (सल्ल०) ने उन्हें मकु्त कर दनेे का आदशे दिया। उस समय की 
दनुिया में यह अचरज की बात थी, क्योंकि आम तौर पर दशु्मन को क़ै द करने के 
बाद उसका अतं मतृ्यु ही होता था। मगर अल्लाह के रसलू (सल्ल०) ने उनके 
शरीर को नहीं, बल्कि अपने उच्च नैतिक आचरण से उनकी आत्मा को पराजित 
कर दिया। समुामा जब छूटे, तो निकट के एक बाग़ में जाकर स्नान किया और 
पनुः मस्जिद में हाज़िर हुए। लोग हरैान थे कि वे फिर क्यों आए हैं। लेकिन जब 
उन्होंने ऊँची आवाज़ में कलिमा-ए-शहादत पढ़कर इस्लाम स्वीकार कर लिया, 
तो सब समझ गए कि अल्लाह के रसलू (सल्ल०) ने उन्हें मकु्त नहीं किया, बल्कि 



53

श्रेष्ठत म नैत

हमशेा के लिए क़ैद कर लिया। इसके बाद समुामा उमरा के लिए मक्का पहुचँ।े 
जब मक्का वालों को उनके मसुलमान हो जाने की खबर हुई, तो उन्होंने कहा: 
“तमु अधर्मी हो गए हो!” समुामा ने जवाब दिया: “मैं अधर्मी नहीं हुआ हू,ँ बल्कि 
मैंने अल्लाह के रसलू का दीन अपनाया ह।ै” यही नहीं बल्कि समुामा इस्लाम 
की ताक़त का माध्यम बन गए। उस समय मक्का जिन क्षेत्रों से गेहू ँप्राप्त करता 
था, उनमें यमामा प्रमखु था। समुामा ने मक्का वालों से कह दिया: “सनु लो, अब 
मोहम्मद की अनमुति के बिना मक्का को गेहू ँका एक दाना भी नहीं मिलेगा।” 
(सहीह मसु्लिम, हदीस संख्या 1764) — चरित्र दखेने में एक बेक़ीमत चीज़ 
लगता ह,ै लेकिन इसी को दकेर इसंान वह सब खरीद सकता ह ैजो धन और सत्ता 
से नहीं मिल सकता। 

अख़लाक़ (नैतिकता) की महानता यह ह ैकि जो व्यक्ति जो कुछ कह,े वह स्वयं 
भी उस पर अमल करे। कमज़ोरों के साथ भी वह वैसा ही व्यवहार करे जैसा कोई 
शक्तिशाली व्यक्ति के साथ करता ह—ैसम्मान और शराफ़त के साथ। जो मापदडं 
वह अपने लिए रख,े वही दसूरों के लिए भी अपनाए। कठिन परिस्थितियों में भी 
वह अपने सिद्धांतों से पीछे न हटे। यहाँ तक कि जब दसूरों की ओर से गिरा हुआ 
व्यवहार दखेने को मिले, तब भी वह अपने उच्च अख़लाक पर खड़ा रह।े इस 
दृष्टि से दखेा जाए तो पैग़म्बर महुम्मद (सल्लल्लाहु अलैहि व सल्लम) नैतिकता 
की चोटी पर थे। आपने कभी भी श्रेष्ठ आचरण को नहीं छोड़ा। कोई राजनीतिक 
लाभ हो या मतभदे, कोई भी चीज़ आपको नैतिकता से हटाने में सफल नहीं हो 
सकी। आपके सबसे करीबी साथियों ने इस विषय में जो गवाही दी ह,ै उससे बड़ी 
कोई गवाही नहीं हो सकती।

सईद बिन हिशाम (ताबई) ने आपकी पत्नी आयशा (रज़ियल्लाहु अन्हा) से 
पछूा कि पैग़म्बर का अख़लाक़ (नैतिक व्यवहार) कैसा था। उन्होंने उत्तर दिया: 
“आपका अख़लाक़ तो कुरआन था” (सहीह मसु्लिम, हदीस संख्या 746)। 
अर्थात, आपने कुरआन में जिस जीवन-आदर्श का चित्र दसूरों के सामने रखा, 
आप स्वयं उस चित्र में ढल गए थे। 



54

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

अनस बिन मालिक (रज़ियल्लाहु अन्हु) कहते हैं: मैंने दस वर्षों तक अल्लाह 
के रसलू की सेवा की, लेकिन आपने कभी मझुसे “उफ़” तक नहीं कहा। आपने 
कभी यह नहीं कहा कि “तमुने ऐसा क्यों किया?”, और यदि कोई कार्य मैंने नहीं 
किया तो भी आपने कभी यह नहीं कहा कि “तमुने यह क्यों नहीं किया?” (सहीह 
अल-बख़ुारी, हदीस संख्या 6038; सहीह मसु्लिम, हदीस संख्या 2309)। आप 
सभी लोगों में सबसे श्रेष्ठ आचरण वाले थे।

इमाम अहमद ने हज़रत आयशा (रज़ियल्लाहु अन्हा) की यह बात बयान की ह ै
कि: “अल्लाह के रसलू (सल्लल्लाहु अलैहि व सल्लम) ने कभी किसी सेवक 
को अपने हाथ से नहीं मारा, न ही किसी स्त्री को मारा। और न ही किसी और 
को हाथ से मारा। हाँ, आप अल्लाह की राह में अन्याय से मक़ुाबला करते थे। 
जब भी आपको दो में से किसी एक चीज़ को चनुने का विकल्प दिया जाता, तो 
आप आसान चीज़ को चनुते—जब तक कि वह गनुाह न हो। अगर वह चीज़ 
गनुाह होती, तो आप सबसे पहले और सबसे ज़्यादा उससे दरूी बनाते। आपको 
चाह ेजितनी भी तकलीफ़ पहुचँाई गई हो, आपने कभी अपना किसी से व्यक्तिगत 
बदला नहीं लिया, सिवाय इसके कि अल्लाह की निर्धारित सीमा को तोड़ा गया 
हो। (मसुनद अहमद, हदीस संख्या 24034) 

पैग़म्बर महुम्मद (सल्लल्लाहु अलैहि व सल्लम) का यही चरित्र था जिसने 
आपको आपके विरोधियों की नज़रों में भी इज़्ज़त के योग्य बना दिया। जिन 
लोगों ने आपका साथ दिया, वे हर तरह की मसुीबत और नकुसान के बावजदू 
आपसे जडु़े रह।े अपने मज़लमूी (उत्पीड़न) के दौर में भी आप लोगों की नज़रों 
में उतने ही प्रिय थे जितना कि फतह (विजय) और ग़ल्बा (प्रभतु्व) के दौर में। 
आपको दरू से दखेने वालों ने जैसा पाया, वैसा ही अनभुव उन लोगों ने भी किया 
जो आपको पास से दखे रह ेथे। आपका चरित्र ऐसा आदर्श बन गया जो इतिहास 
में और कहीं नहीं मिलता।

आपका उच्च आचरण आपकी सैद्धांतिक ज़िंदगी का अटूट अगं था। यही कारण 
था कि यह उन लोगों के साथ भी वैसा ही बना रहता था जिनसे आपको कोई 



55

श्रेष्ठत म नैत

शिकायत या कष्ट पहुचँा हो। काबा की दरबानी जाहीलियत (अज्ञानता के दौर) 
के समय में भी अत्यंत सम्मानजनक सेवा मानी जाती थी। यह सेवा एक विशषे 
परिवार में पीढ़ियों से चली आ रही थी। पैग़म्बर महुम्मद (सल्लल्लाहु अलैहि 
व सल्लम) के समय में इस परिवार के एक व्यक्ति, उस्मान बिन तल्हा, काबा के 
दरबान थे। उन्हीं के पास काबा की चाबी रहती थी।

सहीह अल-बख़ुारी में एक रिवायत ह ै कि हिजरत से पहले एक बार पैग़म्बर 
महुम्मद (सल्लल्लाहु अलैहि व सल्लम) ने चाहा कि काबा के भीतर जाकर 
इबादत करें। आपने उस्मान बिन तल्हा से चाबी मांगी ताकि काबा का दरवाज़ा 
खोल सकें । मगर उस्मान बिन तल्हा ने इनकार कर दिया और अपशब्द कह।े इस 
पर आपने फ़रमाया: “ऐ उस्मान! एक दिन ऐसा आएगा जब यह चाबी मरेे हाथ 
में होगी और मझु ेयह अधिकार होगा कि मैं जिसे चाहू ंउसे सौंप दू।ं” यह सनुकर 
उस्मान बिन तल्हा ने कहा: “उस दिन क़ुर श का नाश और अपमान होगा।” इस पर 
पैग़म्बर ने उत्तर दिया: “नहीं, उस दिन क़ुर श को सम्मान और समदृ्धि प्राप्त होगी।” 
(अख़बारे मक्का, खण्ड 1, पषृ्ठ 367)

इसके बाद वह समय आया जब मक्का फतह हुआ और सारा नियंत्रण पैग़म्बर 
महुम्मद (सल्लल्लाहु अलैहि व सल्लम) के हाथ में आ गया। मक्का में प्रवेश 
करते ही आप सबसे पहले बैतलु्लाह (काबा) गए, आपने काबा का सात बार 
तवाफ़ (परिक्रमा) किया। इसके बाद आपने उस्मान बिन तल्हा को बलुवाया। 
एक रिवायत के अनसुार वे सलुह-ए-हुदबैिया और फतह-ए-मक्का के बीच के 
समय में मसुलमान हो चकेु थे। आपने उनसे चाबी ली और काबा का दरवाज़ा 
खोलकर भीतर गए। 

पैग़म्बर महुम्मद (सल्लल्लाहु अलैहि व सल्लम) जब थोड़ी दरे के बाद काबा से 
बाहर निकले तो आपके हाथ में उसकी चाबी थी और आप क़ुरान की यह आयत 
पढ़ रह ेथे: “निःसंदहे, अल्लाह तमु्हें आदशे दतेा ह ैकि तमु अमानतें उनके हक़दारों 
को लौटा दो।” (सरूह अन-निसा, 4:58) उसी समय आपके चाचा अब्बास बिन 
अब्दुल मतु्तलिब खड़े हुए और कहा: “हमारे लिए हाजियों को पानी पिलाना और 
काबा की दरबानी (हिजाबा) दोनों को एक साथ कर दीजिए।” पैग़म्बर (सल्ल०) ने 



56

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

पछूा: “उस्मान बिन तल्हा कहाँ हैं?” उन्हें बलुाया गया। आपने काबा की चाबी उन्हें 
सौंपते हुए फ़रमाया: “इस चाबी को लो ऐ अब ूतल्हा के बेटे! यह तमु्हार पास एक 
स्थायी विरासत के रूप में रहगेी। इसे तमुसे कोई नहीं छीनेगा सिवाय किसी ज़ालिम 
(अत्याचारी) के।” (अख़बारे मक्का, अल-अज़रक़ी, खण्ड 1, पषृ्ठ 267–68)

एक दसूरी रिवायत के अनसुार, पैग़म्बर महुम्मद (सल्लल्लाहु अलैहि व सल्लम) 
ने यह कहा: “ऐ उस्मान, यह लो अपनी चाबी। आज भलाई और निष्ठा का दिन 
ह।ै” (अल-रौज़ अल-उन्फ़, खण्ड 7, पषृ्ठ 233)

पैग़म्बर की इस सनु्नत से यह स्पष्ट होता ह ै कि हक़ अदा करने और अमानत 
लौटाने के मामले में मसुलमानों को इस हद तक पाबंद होना चाहिए कि अगर 
हक़दार की ओर से सख़्ती या अप्रसन्नता भी पेश आए, तब भी जो उसका हक़ ह,ै 
वह उसे परूा-परूा अदा किया जाए। हक़ अदा करने में किसी भी हाल में कोताही 
नहीं होनी चाहिए, चाह ेवह काम इसंान की अपनी पसंद या मिज़ाज के खिलाफ़ 
ही क्यों न हो।

दनुियावी सोच रखने वाले लोगों का तरीक़ा यह होता ह ैकि जब उन्हें किसी भी 
तरह का अधिकार या सत्ता मिलती ह,ै तो सबसे पहले वे यह कोशिश करते हैं 
कि अपने परुाने विरोधियों को सज़ा दें और उन्हें उनके पदों से हटा कर अपने 
समर्थकों को उन जगहों पर बैठा दें। हर सत्ताधारी व्यक्ति चीज़ों को “समर्थक” 
और “विरोधी” की दृष्टि से दखेता ह।ै समर्थकों को ऊपर उठाना और विरोधियों 
को कुचल दनेा उसकी नीति का सबसे महत्वपरू्ण हिस्सा होता ह।ै लेकिन जब 
पैग़म्बर महुम्मद (सल्लल्लाहु अलैहि व सल्लम) को अरब में सत्ता प्राप्त हुई, तो 
आपने इस रवैये के ठीक विपरीत व्यवहार किया। आपने मामलों को “समर्थन” 
और “विरोध” की कसौटी पर नहीं परखा, बल्कि उन्हें न्याय और अमानतदारी 
के पैमाने पर दखेा। आपने हर तरह की व्यक्तिगत शिकायतों को नज़रअदंाज़ कर 
दिया और हर व्यक्ति के साथ वही व्यवहार किया जो रहमत (दया) और अदल 
(न्याय) की माँग थी।



57

पैग़म्बर (सल्ल०) की जीवनी के पाठ

कुरआन में ईमान वालों को संबोधित करते हुए कहा गया ह:ै

“तमु्हार लिए अल्लाह के रसलू में उत्तम आदर्श ह,ै उस व्यक्ति के 
लिए जो अल्लाह का और अतंिम दिन का उम्मीदवार हो और 
अल्लाह को अधिक याद करे।” (क़ुरान, 33:21)

इस आयत में बताया गया ह ैकि पैग़म्बर महुम्मद की ज़िंदगी हर इसंान के लिए 
एक नमनूा ह।ै लेकिन साथ ही यह भी कहा गया ह ैकि यह नमनूा सिर्फ  उसी शख़्स 
के लिए ह ैजो अल्लाह को बहुत ज़्यादा याद करने वाला हो, जो अल्लाह और 
आख़िरत का सच्चा चाहने वाला बन चकुा हो।

मतलब यह कि पैग़म्बर (सल्ल०) की ज़िंदगी का नमनूा परूी तरह मौजदू होते 
हुए भी, वह अपने-आप हर इसंान के लिए नमनूा नहीं बन जाता। वह सिर्फ  
उसी अल्लाह के बंद े के लिए नमनूा बनेगा जिसने अल्लाह को इतनी गहराई 
से महससू किया हो कि वह उसकी यादों में खो जाए। जिसके लिए अल्लाह 
उसकी तमन्नाओ ंका असली मक़सद बन चकुा हो। जिसका हाल यह हो कि वह 
अल्लाह के अज़ाब से डरने लगे और आख़िरत का इनाम उसकी नज़र में इतना 
अहम हो जाए कि वह दिल से उसकी तमन्ना करने लगे।

पैग़म्बर के श्रेष्ठ आदर्श को पाने के लिए यह शर्त क्यों रखी गई? इसकी वजह यह 
ह ैकि किसी सच्चाई को बौद्धिक (intellectual) स्तर पर पाने के लिए उसके 
बारे में गंभीर होना ज़रूरी होता ह।ै अल्लाह और आख़िरत से ऐसा गहरा रिश्ता 
इसंान को इन बातों में गंभीर बना दतेा ह।ै यही गंभीरता इस बात की गारंटी ह ैकि 
वह पैग़म्बर की ज़िंदगी को सही नज़र से दखेगेा और उससे सही सबक ले सकेगा।

इस बात को समझाने के लिए एक मिसाल लीजिए। एक हदीस में आता ह ैकि 
पैग़म्बर ने फ़रमाया:

“जो आदमी अपने माल की हिफाज़त करते हुए मारा जाए, वो 
शहीद ह।ै जो अपने मज़हब की हिफाज़त करते हुए मारा जाए, वो 



58

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

शहीद ह।ै जो अपने खनू (जान) की हिफाज़त करते हुए मारा जाए, 
वो शहीद ह।ै और जो अपने घर वालों की हिफाज़त करते हुए मारा 
जाए, वो शहीद ह।ै” (सनुन अल-तिर्मिज़ी, हदीस सखं्या 1421)

जैसा कि हदीस के अल्फ़ाज़ से साफ़ ह,ै यह बात लड़ाई के बारे में नहीं कही गई, 

बल्कि अगर किसी मोमिन (सच्चे ईमान वाला) को मार दिया जाए, तो उसके 

अजंाम के बारे में ह।ै पैग़म्बर का मतलब यह नहीं था कि जब भी कहीं माल, खनू, 

मज़हब या घरवालों की बात आए, तो फौरन लड़ पड़ो, चाह ेइसका नतीजा ये हो 

कि तमु मार दिए जाओ। असल बात यह ह ैकि अगर कभी ऐसा हो कि इन वजहों 

से कोई शख़्स किसी ईमान वाले को मार द,े तो वो कत्ल नहीं बल्कि शहादत 

मानी जाएगी। यानी यह हदीस लड़ाई के लिए उकसाने की बात नहीं कर रही, 

बल्कि मारे जाने की हालत में शहादत के दर्जे को बता रही ह।ै

अब जो शख़्स मज़हब को लेकर गंभीर नहीं ह,ै जो बस अपने मन की बात के 

लिए पैग़म्बर का सहारा लेना चाहता ह,ै वह इस हदीस के अल्फ़ाज़ को पकड़ 

लेगा और अपने आपसी झगड़ों या क़ौमी लड़ाइयों को सही साबित करने के 

लिए इसका हवाला दगेा। वह कहगेा कि इस्लाम मर्दानगी की तालीम दतेा ह,ै 

वह कहगेा कि अपने मज़हब, जान-माल, ज़मीन-जायदाद, बीवी-बच्चों और 

रिश्तेदारों की हिफाज़त के लिए लड़ पड़ो। अगर जीत गए तो मक़सद परूा हुआ, 

और अगर हार गए तो शहीद हुए, और शहादत एक बहुत ऊँचा दर्जा ह ै जो 

खशुकिस्मत लोगों को ही मिलता ह।ै

लेकिन जो शख़्स अल्लाह से डरता ह,ै वो इस बात को बहुत गंभीरता से दखेगेा। 

उसकी यही गंभीरता उसे इस सवाल तक ले जाएगी कि जब माल, जान, मज़हब 

और खानदान की हिफाज़त में लड़ना और मरना इतनी बड़ी बात ह,ै तो फिर 

पैग़म्बर की ज़िंदगी में इसके उलट क्यों कई मिसालें मिलती हैं — जहाँ आप 

खलेु ज़ुल्म के बावजदू सब्र करते हैं और दसूरों को भी सब्र की ही सलाह दतेे हैं।



59

पैग़म्बर (स ल्ल०) की जीवनी के प    

1. मिसाल के तौर पर इब्न हिशाम ने अब ूउस्मान नहदी के हवाले से ये वाक़या  
    बयान किया ह:ै

“मझु ेयह जानकारी मिली ह ैकि जब सहुबै ने मक्का से हिजरत 
करने का इरादा किया, तो क़ुर श के लोगों ने उनसे कहा, “तमु 
हमारे पास एक गरीब आदमी बनकर आए थे। फिर तमु्हार पास 
यहाँ बहुत सा माल जमा हो गया और तमु एक अच्छे दर्जे तक 
पहुचँ गए। अब तमु चाहते हो कि अपना माल और जान लेकर 
यहाँ से चले जाओ? ख़ुदा की क़सम, ऐसा कभी नहीं होगा।” 
सहुबै ने उनसे कहा, “अगर मैं अपना माल तमु्हें द ेदू,ँ तो क्या 
तमु मझु ेजाने दोगे?” उन्होंने कहा, “हाँ।” सहुबै ने कहा, “तो फिर 
मैंने अपना माल तमु्हार हवाले किया। अब ूउस्मान नहदी कहते हैं 
कि जब यह बात पैग़म्बर तक पहुचँी, तो आपने फ़रमाया, “सहुबै 
की तिजारत कामयाब रही, सहुबै की तिजारत कामयाब रही।” 
(सीरत इब्न हिशाम, खण्ड 2, पषृ्ठ 89)

इस हदीस से यह साफ़ होता ह ैकि अगर किसी भी हाल में माल के लिए लड़कर 
जान दनेा ही सफलता होता, तो पैग़म्बर को सहुबै की इस तरह की रज़ामदंी पर 
उन्हें असफल ठहराना चाहिए था, न कि सफलता की बधाई दनेा।

2. हिजरत के छठे साल, पैग़म्बर (सल्ल०) मदीना से उमरा के इराद ेसे निकले। 
जब मक्का के पास हुदबैिया नामक जगह पहुचँ,े तो क़ुर श ने उन्हें रोक दिया। 
उस समय दोनों पक्षों के बीच सलुह की बातचीत चल रही थी, तभी अब ूजंदल 
बिन सहुलै वहाँ आ पहुचँ।े उन्होंने इस्लाम कबलू कर लिया था, जिसकी वजह 
से मक्का वालों ने उन्हें बहुत तकलीफ़ें  दी थीं। उनके पैरों में लोह ेकी ज़ंजीरें 
डाली गई थीं। जब उन्होंने सनुा कि पैग़म्बर और उनके साथी हुदबैिया में हैं, तो 
किसी तरह मक्का से भागकर वहाँ पहुचँ गए। उस वक़्त भी उनके पैरों में बेड़ियाँ 
थीं और उनका शरीर ख़ून से लथपथ था। उन्हें दखेकर क़ुर श के सरदार सहुलै 
बिन अम्र (जो अब ूजंदल के पिता थे) ने कहा कि अब ूजंदल को हमारे हवाले 



60

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

कर दो। पैग़म्बर और उनके साथियों ने बहुत कोशिश की कि उन्हें वापस मक्का 
न भजेा जाए। मगर सहुलै बिन अम्र ने साफ़ कहा कि अगर आपने अब ूजंदल 
को हमारे हवाले नहीं किया, तो हम आपसे कोई सलुह नहीं करेंगे।

यह बड़ा भावकु क्षण था। अब ूजंदल ज़ंजीरों में जकड़े हुए, ख़ून से लथपथ सामने 
खड़े थे। उन्होंने कहा, “ऐ मसुलमानो, क्या मझु ेफिर से इन शिर्क  करने वालों के 
हवाले कर दिया जाएगा, जबकि मैंने इस्लाम कबलू कर लिया ह?ै क्या तमु नहीं 
दखेते कि इन्होंने मझु ेकितना सताया ह?ै” इसके बावजदू, पैग़म्बर ने उन्हें मक्का 
लौटा दिया और कहा:

“ऐ अब ू जंदल, सब्र करो और इसके सवाब की अल्लाह से 
उम्मीद रखो। अल्लाह तमु्हार लिए और बाक़ी कमज़ोर 
मसुलमानों के लिए जल्द ही कोई राह निकालेगा और राहत 
दगेा। (सीरत इब्न हिशाम, खण्ड 2, पषृ्ठ 318)

अगर किसी भी हाल में लड़ना और शहीद हो जाना सबसे बड़ा धर्म-कर्तव्य होता, 
तो पैग़म्बर अब ूजंदल को सब्र की सलाह न दतेे, बल्कि उन्हें लड़ाई की इजाज़त 
दतेे, और ख़ुद अपने साथियों के साथ क़ुर श से लड़ जाते।

3. इसी हुदबैिया की घटना में, क़ुर श ने पैग़म्बर (सल्ल०) को रोका और कहा 
कि इस साल आपको मक्का में उमरा करने की इजाज़त नहीं दी जाएगी। आप 
इस पर राज़ी हो गए और बिना उमरा किए वापस मदीना लौट आए। आपने 
उमरा पर ज़ोर नहीं दिया। (सहीह अल-बखु़ारी, हदीस संख्या 2731) हालाँकि 
यह एक धार्मिक मामला था, और आप ख़ुदा की बशारत के आधार पर अपने 
साथियों को लेकर हरम की ज़ियारत (दर्शन) के लिए जा रह ेथे। अगर धर्म के 
लिए लड़कर शहीद होना हर हाल में ज़रूरी होता, तो आपको उसी साल उमरा 
के लिए ज़ोर दनेा चाहिए था, चाह ेनतीजा उमरा हो या शहादत।

4. मक्का में अम्मार बिन यासिर और उनके माता-पिता बन ूमख़ज़ूम के ग़ुलाम थे। 
उन्होंने पैग़म्बर पर ईमान लाकर इस्लाम अपना लिया। बन ूमख़ज़ूम को उनका 
मसुलमान होना बिल्कु ल पसंद नहीं आया। इसलिए वे उन्हें दोपहर के समय 



61

पैग़म्बर (स ल्ल०) की जीवनी के प    

तपती हुई रेत पर ले जाकर सज़ा दतेे। यहाँ तक कि उन्होंने अम्मार की मां को 
मार डाला। इब्न हिशाम इस घटना को बयान करते हुए लिखते हैं:

पैग़म्बर (सल्लल्लाहु अलैहि व सल्लम) जब अम्मार और उनके माता-पिता के 
पास से गजु़रते, तो जैसा कि मझु ेसनुने में आया ह,ै आप कहते: “सब्र करो, ऐ 
यासिर के परिवार वालो! तमु्हार लिए जन्नत का वादा ह।ै” (सीरत इब्न हिशाम, 
खण्ड 1, पषृ्ठ 320)

अगर इस हदीस को बिल्कु ल सीध ेअर्थों में लिया जाए, तो ऐसा कहना—ख़ुदा 
ना करे—कायरता की शिक्षा दनेा माना जाएगा। फिर तो पैग़म्बर को यासिर के 
परिवार से यह कहना चाहिए था कि तमु लोग लड़कर शहीद हो जाओ और ख़ुद 
भी इस पवित्र यदु्ध में शामिल हो जाते, चाह ेवो उन्हें उनसे बचा सकें  या फिर उसी 
रास्ते में शहादत पा लें।

असल बात यह ह ैकि पैग़म्बर का आदर्श (उसवा-ए-रसलू) उन बातों में से ह ै
जिनकी एक से ज़्यादा व्याख्या की जा सकती ह।ै यही कारण ह ैकि इस आदर्श 
के बारे में इसंान हमशेा सही और ग़लत व्याख्या के बीच खड़ा रहता ह।ै और जो 
चीज़ इसंान को ग़लत व्याख्या से बचाती ह,ै वह केवल एक ह—ैयह कि ख़ुदा के 
डर ने इसंान को “सच्चाई पर आधारित सोच” के उस स्तर तक पहुचँा दिया हो, 
जिसे “गंभीरता” कहा जाता ह।ै

अगर कोई व्यक्ति वास्तव में गंभीर सोच वाला ह,ै तो यही गंभीरता उसे पैग़म्बर के 
आदर्श को लेकर सवाल करने पर प्रेरित करेगी। क्योंकि वह सिर्फ़  पसंद के बातें 
ही स्वीकार नहीं करना चाहता, बल्कि असली तौर पर यह जानना चाहता ह ैकि 
पैग़म्बर का वास्तविक आदर्श क्या ह।ै यही सोच उसे ग़लत व्याख्या से बचाएगी। 
वह खलेु दिमाग़ से इस विषय पर सोच-विचार करेगा और ख़ुदा की मदद से 
बात की गहराई तक पहुचँ जाएगा। तब उसे यह समझ में आएगा कि इसका सार 
ह—ैबड़ी सफलता के लिए छोटे नकुसान को बर्दाश्त करना। 



62

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

मसुलमानों के लिए सबसे अहम चीज़ सामहूिक भलाई का हित ह,ै न कि केवल 
व्यक्तिगत भलाई। यदि कभी सामहूिक भलाई और निजी लाभ में टकराव हो 
जाए, तो निजी हित को त्यागकर सामहूिक भलाई को प्राथमिकता दी जाएगी। 
ऊपर की घटनाओ ंमें पैग़म्बर द्वारा सब्र (धरै्य) की सलाह दनेे का कारण भी यही 
था—सबके हित की सरुक्षा। सबकी भलाई और न्यायपरू्ण समाज की स्थापना के 
लिए पैग़म्बर ने अपने प्राण, संपत्ति और परिवार तक की कुर्बानी दी। यहाँ तक 
कि विरोधियों की ओर से आने वाले अन्याय और हस्तक्षेप को भी कुछ समय 
के लिए सहन किया, ताकि सबके कल्याण की राह में रुकावट न हो। यही प्रत्येक 
मसुलमान के लिए वास्तविक सफलता का मार्ग ह।ै

जब किसी के सामने कोई मक़सद हो, तो वह उस मक़सद को सबसे ज़्यादा 
अहमियत दतेा ह।ै वह दसूरे सभी नकु़सानों को नज़रअदंाज़ करता रहता ह,ै ताकि 
असली मक़सद हाथ से न निकल जाए। लेकिन जब मक़सद सामने न हो, तो 
इसंान हर बात में उलझता ह,ै हर बात पर दसूरों से लड़ता ह—ैयहाँ तक कि अगर 
इसके नतीजे में ऐसा हो कि वह छोटे नक़ुसान को न झले पाने के कारण और बड़ा 
नकुसान झलेने पर मजबरू हो जाए। एक दाई (आह्वानकर्ता) इस दनुिया का सबसे 
उद्देश्यपरू्ण इसंान होता ह,ै इसलिए वह हमशेा पहले रास्ते को अपनाता ह,ै न कि 
दसूरे रास्ते को। इस सिद्धांत से सिर्फ़  वही मामले अलग हैं, जो परूी तरह रक्षात्मक 
हों—जिनका आह्वान से कोई लेना-दनेा न हो।

इस भमूिका के बाद अब हम पैग़म्बर (स्ल्ल०) की ज़िंदगी के कुछ ऐसे क़िस्से 
पेश करते हैं, जो अलग-अलग पहलओु ंसे हमारे लिए गहरी सीख और प्रेरणा 
रखते हैं।

1. रसलू अल्लाह (स्ल्ल०) की नबवूत के आरंभ का ज़िक्र करते हुए इब्न हिशाम 
लिखते हैं। जब अल्लाह ने यह इरादा किया कि वह पैग़म्बर महुम्मद को नबी 
के पद पर नियकु्त करेगा, तो उस समय आपका यह हाल था कि जब आप 
किसी ज़रूरत से बस्ती से बाहर निकलते, तो बहुत दरू चले जाते, यहाँ तक कि 



63

पैग़म्बर (स ल्ल०) की जीवनी के प    

घर नज़र नहीं आते थे। आप मक्का की पहाड़ियों और घाटियों में खो जाते थे 
(सीरत इब्न हिशाम, खण्ड 1, पषृ्ठ 234-35)। इब्न हिशाम ने अब्दुल्लाह बिन 
जबैुर की यह रिवायत लिखी ह ैकि पैग़म्बर महुम्मद हर साल एक महीना हिरा 
पहाड़ पर जाते और वहीं रहते थे। अब ूतालिब के कुछ शरे भी इब्न हिशाम ने 
लिख ेहैं। उनमें से एक मिसरा यह ह:ै

ازِلِ“
َ
ى فِي حِرَاءٍ وَن

َ
”وَرَاقٍ لِيَرْق

अर्थ: वे हिरा पर चढ़ने वाले और वहाँ से उतरने वाले हैं।  
(सीरत इब्न हिशाम, खण्ड 1, पषृ्ठ 235)

जब पैग़म्बर के अदंर सच्चाई की तलाश की भावना पैदा हुई, तो आपका यह 
हाल था कि इसंानी बस्तियों से बाहर निकलकर आप पहाड़ी इलाक़ों की तरफ 
चले जाते थे। यह एक नेक आत्मा का इसंानी गतिविधियों के माहौल को छोड़कर 
फ़ितरत (प्रकृति) के माहौल में जाना था। रेगिस्तानी इलाक़ा इस उद्देश्य के लिए 
सबसे ज़्यादा अनकूुल होता ह।ै

रोमानिया के एक पश्चिमी विद्वान कॉन्स्टान वर्जिल जॉर्ज (1916–1992) ने 
इस्लाम के भौगोलिक पहल ूको समझने के लिए ख़ुद अरब की यात्रा की थी। वे 
अपनी किताब “पैग़म्बर ऑफ़ इस्लाम” में लिखते हैं:

“जब तक कोई आदमी अरब और परूब के रेगिस्तानों और 
जंगलोंन में कुछ समय न बिताए, वह यह समझ नहीं पाता कि 
रेगिस्तान की विशालता और उसकी शांति कैसे इसंान की सोच 
को विस्तृत करती ह ैऔर उसके विचारों को गहराई और समझ 
दतेी ह।ै यरूोप की घास और अरब की घास में बहुत फ़र्क  ह।ै 
गरम इलाक़ों की हर झाड़ी में खशुब ूहोती ह ै— यहाँ तक कि 
अरब के कांटे भी खशुबदूार होते हैं। तीस लाख वर्ग किलोमीटर 
में फैला समतल रेगिस्तान और गरम अरब इलाक़ा वह जगह ह ै
जहाँ आदमी बिना किसी रुकावट के सीध ेख़ुदा से जडु़ जाता ह।ै



64

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

दसूरे दशे किसी बड़ी इमारत की तरह हैं जहाँ बीच में ऊँची ऊँची दीवारें होती हैं। 
लेकिन अरब के रेगिस्तान में ऐसा कोई अवरोध नहीं जो अल्लाह के दर्शन को 
रोक सके। लोग जहाँ भी दखेते हैं, उन्हें अनंत रेगिस्तान और खलुा आसमान नज़र 
आता ह।ै यहाँ ख़ुदा और फ़रिश्तों की उपस्थिति को महससू करने की राह में कोई 
रुकावट नहीं होती।”

2. जाहिलियत (इस्लाम से पहले के दौर) में अरब के कुछ लोगों ने आपसी 
समझौता किया था जिसे हिल्फ़ु ल फ़ुज़ू ल कहा जाता था। इस समझौते का 
मक़सद लटूमार और ज़ुल्म को रोकना था। इस समझौते में शामिल होने वालों 
के नाम थे: फ़ज़्ल बिन फ़ज़ाला, फ़ज़्ल बिन वदाआ और फ़ुज़ै ल बिन हारिस। 
इन्हीं के नामों पर इस समझौते का नाम हिल्फ़ु ल फ़ुज़ू ल (फ़ज़्ल वालों का 
समझौता) पड़ा। यह समझौता उसकी नींव रखने वालों के ज़िंदा रहने तक 
चलता रहा। उनके मरने के बाद सिर्फ़  इसका नाम रह गया। ज़ुबैर बिन अब्दुल 
मतु्तलिब ने अपने कुछ शरेों में इस समझौते का ज़िक्र इस तरह किया ह:ै

	 مَكّةَ ظاَلُِ ببَِطْنِ  يقُِيمَ  	 أَلّ  	إنّ الْفُضُولَ تََالَفُوا، وَتـعََاقَدُوا
	 	 فاَلْاَرُ وَالْمُعْتـرَُّ فِيهِمْ سَالُِ وَتـوََاثـقَُوا تـعََاهَدُوا،  عَلَيْهِ  	أَمْرٌ 

“फ़ज़्ल नाम के आदमियों ने आपस में एक समझौता किया और 

यह वचन लिया कि मक्का में कोई ज़ालिम न रहने पाए। उन्होंने 

इस बात पर आपस में संधि की और इकरार किया। फलस्वरूप, 

मक्का में रहने वाला पड़ोसी और ज़रूरत के तहत आने वाला हर 

व्यक्ति सरुक्षित ह।ै” (अल-रौज़ अल-उन्फ़, अल-सहुलैी, खण्ड 

2, पषृ्ठ 47)

वाक़िया-ए-फ़ील (हाथी वाली घटना) के बाद अरब में एक आपसी लड़ाई हुई, 
जिसे हरब अल-फ़िजार (हराम महीनों में लड़ी गई जंग) कहा जाता ह।ै इस यदु्ध 
के बाद अरब में दोबारा अशांति फैल गई। इसी दौर में यह घटना पेश आई कि 
यमन के ज़ुबैद कबीले का एक व्यक्ति कुछ व्यापारिक सामान लेकर मक्का आया। 



65

पैग़म्बर (स ल्ल०) की जीवनी के प    

क़ुर श के एक प्रमखु सरदार आस बिन वाइल सहमी ने उसका माल ख़रीदा, 
लेकिन उसके बदले में तयशदुा कीमत नहीं दी। इस यमनी व्यापारी ने मक्का के 
लोगों से न्याय की गहुार लगाई। उसने कुछ शरे कह ेऔर उनके ज़रिए आम लोगों 
तक अपनी शिकायत पहुचंाई। इस घटना ने मक्का के कुछ संवेदनशील और 
न्यायप्रिय लोगों को सचते कर दिया। ज़ुबैर बिन अब्दुल मतु्तलिब की पहल पर 
बन ूहाशिम और बन ूतमीम के लोग अब्दुल्लाह बिन जदुआन के घर पर इकट्ठा 
हुए ताकि हालात पर विचार किया जा सके। उन्होंने हिल्फ़ु ल फ़ुज़ू ल को दोबारा 
लाग ूकरने का निर्णय लिया। उन्होंने आपसी वचन से अपने आप को इस बात का 
पाबंद किया कि वे पीड़ित का साथ देंगे और अत्याचारी से उसका हक़ दिलवाकर 
ही रहेंगे। (अल-तबक़ात अल-कुबरा, खण्ड 1, पषृ्ठ 103) 

इस संकल्प के बाद वे लोग आस बिन वाइल के पास पहुचँ।े उससे वह माल छीना 
और उसे उसके असली मालिक के हवाले कर दिया।

यह समझौता उस समय हुआ था जब पैग़म्बर महुम्मद की आय ुकम थी। यह भले 
ही अरबों का एक सामाजिक संधि-पत्र था, लेकिन पैग़म्बर ने स्वयं इसकी पषु्टि 
की। इस बारे में उनके ये ऐतिहासिक शब्द उन की जीवनी की पसु्तकों में दर्ज हैं:

“मैं अब्दुल्लाह बिन जदुआन के घर में होने वाले उस समझौते में 
शरीक था। अगर इस्लाम के आने के बाद भी मझु ेउसमें बलुाया 
जाता, तो मैं अवश्य उसमें शामिल होता। उस समय लोगों ने यह 
संकल्प लिया था कि वे हक़ को उसके हक़दार तक पहुचँाएगंे 
और कोई ज़ालिम किसी मज़लमू पर प्रभावी नहीं हो सकेगा।” 
(सीरत इब्न कसीर, खण्ड 1, पषृ्ठ 258)

इब्न हिशाम ने इस सिलसिले में कुछ घटनाए ँदर्ज की हैं। इससे यह पता चलता 
ह ैकि हिल्फ़ु ल फ़ुज़ू ल का मानसिक असर बाद के अरबों में भी बाक़ी था। वलीद 
बिन उतबा, हज़रत मआुविया बिन अब ूसफ़ूियान के भतीजे थे। हज़रत मआुविया 
ने उन्हें मदीना का गवर्नर बनाया था। इसी समय वलीद बिन उतबा और हज़रत 



66

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

हुसैन बिन अली के बीच एक ज़मीन का विवाद हुआ जो ‘ज़लु-मरवा’ नाम के 
गाँव में थी। वलीद ने बलपरू्वक उस पर कब्ज़ा करना चाहा। हज़रत हुसैन ने कहा:

“मैं ख़ुदा की क़सम खाकर कहता हू ँ कि या तो तमु मरेे हक़ 
में इसंाफ़ करोगे, वरना मैं अपनी तलवार निकाल लूंगा, फिर 
मस्जिद-ए-नबवी में खड़ा हो जाऊँगा और हिल्फ़ु ल फ़ुज़ू ल के 
नाम से पकुार लगाऊँगा।”

उस समय वहाँ मौजदू अब्दुल्लाह बिन ज़ुबैर ने भी यही बात कही। उन्होंने कहा: 
“मैं भी ख़ुदा की क़सम खाकर कहता हू ँकि अगर हुसैन इसके लिए पकुारेंगे तो मैं 
भी अपनी तलवार लेकर उनके साथ खड़ा हो जाऊँगा, यहाँ तक कि उन्हें उनका 
हक़ मिल जाए या हम दोनों एक साथ मारे जाए।ँ” यह बात मिसवर बिन मख़रमा 
ज़ुहरी तक पहुचँी तो उन्होंने भी ऐसा ही कहा। इसी तरह यह बात अब्दुर्रहमान 
बिन उस्मान तैमी तक पहुचँी तो उन्होंने भी वैसा ही कहा। जब वलीद बिन उतबा 
को इसका पता चला तो उसने हज़रत हुसैन को उनका हक़ लौटा दिया। (सीरत 
इब्न हिशाम, खण्ड 1, पषृ्ठ 135)

ऊपर दी गई जानकारी से यह बात साफ़ हो जाती ह ैकि अशांति और अत्याचार 
की समस्या का इस्लाम में जो प्रमाणिक हल ह,ै वह हिल्फ़ु ल फ़ुज़ू ल का तरीक़ा 
ह।ै यानी समाज के ज़िम्मेदार लोग अल्लाह के सामने यह संकल्प लें और अपने 
आप को इस बात का पाबंद बनाए ंकि जब भी कोई ऐसा मामला सामने आए 
जिसमें एक व्यक्ति दसूरे पर ज़ुल्म कर रहा हो, तो वे फ़ौरन मौके पर पहुचँेंगे। 
पीड़ित की समस्या को अपनी समस्या मानेंगे। वे अपनी परूी ताक़त और कोशिश 
लगाकर ज़ालिम को मजबरू करेंगे कि वह अपने अत्याचार से रुक जाये और 
पीड़ित को उसका हक़ लौटाए।

आज हर बस्ती में यही हाल ह ैकि एक मसुलमान दसूरे मसुलमान को सताता ह।ै 
कोई किसी को नीचा दिखाने पर तलुा हुआ ह,ै कोई किसी पर झठूा मकुदमा लाद े

हुए ह।ै कोई किसी की संपत्ति हड़प लेना चाहता ह।ै कुल मिलाकर, जिसे भी थोड़ी 

सी ताक़त या मौक़ा हाथ आता ह,ै वह इसी कोशिश में लग जाता ह ैकि किसी 



67

पैग़म्बर (स ल्ल०) की जीवनी के प    

कमज़ोर को दबा द ेऔर ज़ालिमाना तरीक़े से दसूरे के हक़ को छीन ले। इस तरह 

की घटनाए ँहर बस्ती और हर मोहल्ले में हो रही हैं। लेकिन सारे लोग निष्पक्ष 

बने रहते हैं। यहाँ तक कि ज़िम्मेदार लोग भी ऐसे मामलों में कोई दख़ल नहीं दतेे। 

अगर किसी को ‘क़ौमी सधुार’ या ‘उम्मत की भलाई’ का शौक़ होता ह,ै तो वह 

भाषणों और जलसों के काम में व्यस्त ह।ै जबकि असली काम यह ह ैकि पीड़ित 

की व्यावहारिक मदद की जाए—ना कि पीड़ितों के नाम पर जलसा किया जाए 

और उसमें शब्दों के दरिया बहाये जाए।ँ मज़लमूों के नाम पर जलसा करना तो 

ऐसा ही ह ैजैसे कोई व्यक्ति घायल हो जाए और आप उसे अस्पताल पहुचँाने के 

बजाय एक “शानदार घायल सम्मेलन” आयोजित करने के लिए दौड़ पड़ें।

3. कबीलाई व्यवस्था में आदमी अपने कबीले की सरुक्षा-व्यवस्था के तहत 

जीवन बिताता था। पैग़म्बर महुम्मद (सल्ल०) मक्का के शरुुआती दौर में 

अपने चाचा अब ूतालिब के संरक्षण में रह,े जो बन ूहाशिम कबीले के प्रमखु 

थे। नबवूत के दसवें साल अब ूतालिब का निधन हो गया। उसके बाद क़बीलाई 

परंपराओ ंके अनसुार अब ूलहब को बन ूहाशिम का प्रमखु बनाया गया। उसने 

आप की सहायता से इनकार कर दिया। अब आपने तय किया कि किसी और 

क़बीले का समर्थन हासिल कर के लोगों को अपना संदशे दनेा जारी रखें। इस 

उद्देश्य से आपने तायफ़ का सफ़र किया।

तायफ़, मक्का के दक्षिण-परू्व में 65 मील की दरूी पर एक हरा-भरा इलाक़ा था। 

वहाँ आपके कुछ रिश्तेदार भी रहते थे। आप अपने सेवक ज़ैद बिन हारिसा को 

साथ लेकर तायफ़ पहुचँ।े उस समय वहाँ की आबादी में तीन प्रमखु नेता थे—

अब्द यालैल, मसऊद और हबीब। आप इन तीनों से मिले, मगर हर एक ने 

आपका साथ दनेे और समर्थन करने से इनकार कर दिया। 

इनमें से एक ने कहा: “अगर तमु्हें अल्लाह ने पैग़म्बर बना दिया हो, तो मैं काबा 

का पर्दा फाड़ डालूंगा।”



68

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

दसूरे ने कहा: “क्या अल्लाह को तमु्हार सिवा कोई और नहीं मिला जिसे वह 
पैग़म्बर बना कर भजेता?”

तीसरे ने कहा: “अल्लाह की क़सम, मैं तमुसे कभी बात नहीं करूं गा। अगर तमु 
वास्तव में अल्लाह के भजेे हुए पैग़म्बर हो, तो तमु्हारा जवाब दनेा अपमान होगा। 
और अगर तमु झठू बोल रह ेहो, तो मरेे लिए सही नहीं की मैं तमुसे बात करूँ ।” 
(सीरत इब्न हिशाम, खण्ड 2, पषृ्ठ 29)

पैग़म्बर द:ुखी होकर लौटे। लेकिन उन लोगों ने यहीं तक बस नहीं किया। उन्होंने 
बस्ती के लड़कों को आपके पीछे लगा दिया, जो गालियाँ दतेे और पत्थर मारते 
हुए आपका पीछा करते रह।े आपके सेवक ज़ैद बिन हारिसा ने अपनी चादर से 
आपको ढकने की कोशिश की, लेकिन वे आपको परूी तरह नहीं बचा सके और 
आपका शरीर खनू में लथपथ हो गया।

बस्ती से कुछ दरू मक्का के ‘उत्बा’ और ‘शबैा’ नाम के दो भाईयों का अगंरू का 
बाग़ था। यहाँ पहुचँते-पहुचँते शाम हो गई और आपने उस बाग़ में शरण ली। 
आप ज़ख़्मी थे और अल्लाह से दआु कर रह ेथे कि, “ऐ खदुा, मरेी मदद कर, 
मझु ेअकेला न छोड़।”

उत्बा और शबैा दोनों मशु्रिक (बहुदवेवादी) थे, लेकिन जब उन्होंने आपकी हालत 
दखेी तो उन्हें दया आ गई। उन्होंने अपने ईसाई सेवक ‘अद्दास’ को बलुाया। 
उन्होंने अद्दास से कहा: “अगंरूों के कुछ गचु्छे एक बर्तन में रख कर उस व्यक्ति 
के पास ले जाओ और कहो कि इन्हें खाए।ं” अद्दास ने वैसा ही किया। वह अगंरू 
लेकर आया और उन्हें पैग़म्बर के सामने रख दिया और कहा: “इन्हें खाइए।” 
पैग़म्बर ने जब अगंरू को हाथ में लिया तो “बिस्मिल्लाह” कहा और फिर खाया।

अद्दास ने आपके चहेरे की ओर दखेा और कहा: “ख़ुदा की क़सम, यह जो आपने 
कहा, इस दशे के लोग ऐसा नहीं कहते।” पैग़म्बर ने पछूा: “ऐ अद्दास, तमु कहाँ 
के रहने वाले हो और तुम्हारा धर्म क्या ह?ै” अद्दास ने कहा: “मैं ईसाई हू ँऔर 
नैनवा (इराक़) का रहने वाला हू।ँ” पैग़म्बर ने कहा: “सज्जन पुरुष यूनुस बिन 



69

पैग़म्बर (स ल्ल०) की जीवनी के प    

मत्ता के शहर के।” अद्दास ने पूछा: “आपको कैसे पता कि यूनुस बिन मत्ता कौन 
थे?” पैग़म्बर ने कहा: “वो मेरे भाई थे। वो पैग़म्बर थे और मैं भी पैग़म्बर हू।ँ” 
 ,यह सनुकर अद्दास झकु पड़ा और पैग़म्बर के सिर (ذَاكَ أَخِي، كَانَ نبَِيًّا وَأنََ نَبٌِّ)
हाथ और पैरों को चमूने लगा।

उत्बा और शबैा यह दृश्य दखे रह ेथे। एक ने दसूरे से कहा: “दखेो, इस आदमी 
ने तमु्हार सेवक को बिगाड़ दिया।” जब अद्दास वापस आया तो उन्होंने उससे 
कहा: “अद्दास, तमु्हारा बरुा हो, तमु उसके सिर, हाथ और पाँव को क्यों चमूने 
लगे?” अद्दास ने कहा: “ऐ मरेे मालिको, इस धरती पर इससे बेहतर कोई नहीं। इस 
आदमी ने मझु ेऐसी बात बताई जो सिर्फ़  एक पैग़म्बर ही जान सकता ह।ै” दोनों 
ने कहा: “अद्दास, तमु्हारा बरुा हो! वह तमु्हें तमु्हार धर्म से भटका न द,े क्योंकि 
तमु्हारा धर्म उसके धर्म से बेहतर ह।ै” (सीरत इबन हिशाम, खण्ड 1, पषृ्ठ 421) 

अल्लाह के पैग़म्बर को एक ही सफ़र में अलग-अलग लोगों से तीन तरह के 
बर्ताव का अनभुव हुआ:

एक ने पत्थर फें के।

दसूरे ने महेमान-नवाज़ी की।

तीसरे ने आपकी पैग़म्बरी को स्वीकार कर लिया।

इस घटना में एक बहुत बड़ा सबक़ छुपा ह।ै यह सबक़ यह ह ैकि इस दनुिया में 
संभावनाओ ंकी कोई सीमा नहीं। यहाँ अगर चटियल मदैान हैं, तो वहीं छायादार 
पेड़ भी खड़े हैं। अगर कुछ लोगों से बरुा बर्ताव हो, तो इसंान को मायसू नहीं होना 
चाहिए। अगर आदमी खदु सच्चाई पर टिका रह,े अपने दिल को नफ़रत और 
नकारात्मक सोच से बचाए रख,े तो ज़रूर उसे अल्लाह की मदद मिलेगी। अगर 
एक तरह के लोग उसका साथ न दें, तो दसूरे तरह के लोगों के दिल उसके लिए 
नरम कर दिए जाएगंे।

4. जब पैग़म्बर महुम्मद (सल्ल०) ने मक्का में इस्लाम का संदशे लोगों तक 
पहुचँाना शरुू किया, तो उनका बहुत ज़्यादा विरोध किया गया। उन्हें हर तरह 



70

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

की तकलीफें  दी गई।ं उन्हें रोकने और नाकाम करने के लिए लोग जो कुछ कर 
सकते थे, वह सब किया। लेकिन उनका मिशन लगातार आगे बढ़ता रहा। यहाँ 
तक कि मदीना के लोगों तक इस्लाम का संदशे पहुचँ गया। वहाँ बड़ी संख्या 
में लोग मसुलमान हो गए। मक्का के लोगों ने न सिर्फ़  पैग़म्बर को, बल्कि 
बाक़ी मसुलमानों को भी बहुत परेशान किया। पैग़म्बर ने मक्का के मसुलमानों 
से कहा कि मदीना में अल्लाह ने तमु्हार लिए कुछ भाई और मददगार तैयार 
कर दिए हैं, इसलिए तमु लोग वहाँ चले जाओ। लोग एक-एक करके मक्का 
से मदीना जाने लगे। जब क़ुर श को इस योजना की जानकारी हुई, तो उन्होंने 
कोशिश की कि लोगों को जाने से रोका जाए। कुछ लोगों को मारा गया, कुछ 
को पकड़कर घरों में बंद कर दिया गया। फिर भी ज़्यादातर लोग किसी न किसी 
तरह मक्का से मदीना पहुचँ ही गए।

आख़िर में पैग़म्बर (सल्ल०) की बारी आई। क़ुर श को अदंाज़ा हो गया कि 
जब सभी मसुलमान मदीना जा चकेु हैं, तो अब पैग़म्बर भी वहाँ चले जाएगँे। 
इसलिए, बन ूहाशिम को छोड़कर क़ुर श के सभी क़बीलों के सरदार “दार अल-
नदवा” (कुरैश का सभा स्थल– क़ु सई बिन किलाब का घर) में जमा हुए। सलाह-
मशविर में अलग-अलग सझुाव आए। आख़िर में इस बात पर सहमति बनी कि 
हर क़बीले से एक-एक आदमी तलवार लेकर एक साथ हमला करे और महुम्मद 
को मार डाले। इससे उनकी हत्या की ज़िम्मेदारी सारे क़बीलों में बँट जाएगी। बन ू
हाशिम इतने सारे क़बीलों का मकु़ाबला नहीं कर पाएगँे और वे बदले की बजाय 
ख़ून का मआुवज़ा लेने पर राज़ी हो जाएगँे। इसके बाद अगली रात सभी सरदारों 
ने आपके घर को घरे लिया, ताकि सबुह जब आप बाहर निकलें तो अचानक 
हमला करके आपको खत्म कर दिया जाए।

पैग़म्बर को इन तमाम हालात की जानकारी थी और वे चपुचाप अपनी तैयारी में 
लगे हुए थे। उन्होंने तय योजना के अनसुार उसी रात अब ूबक्र सिद्दीक़ के साथ 
मक्का छोड़ दिया। आप मक्का से चलकर करीब चार मील की दरूी पर “जबल-
ए-सौर” नाम के पहाड़ की एक गफुा में छिप गए। उन्हें अदंाज़ा था कि जब क़ुर श 



71

पैग़म्बर (स ल्ल०) की जीवनी के प    

को पता चलेगा कि वे मक्का से निकल चकेु हैं, तो वे उन्हें ढँूढ़ने के लिए चारों 
तरफ फैल जाएगँे। इसलिए उन्होंने सोचा कि कुछ दिन गफुा में रुकें  और जब खोज 
बंद हो जाए, तब मदीना की ओर रवाना हों।

अब क़ुर श के सवार चारों तरफ आपकी तलाश में दौड़ने लगे। यहाँ तक कि एक 
दल गफुा तक भी पहुचँ गया। ये लोग तलवारें लिए गफुा के पास इस तरह खड़े 
थे कि उनके पैर अल्लाह के रसलू और अब ूबक्र को दिखाई द ेरह ेथे। यह बहुत 
ही ख़तरनाक क्षण था। अब ूबक्र सिद्दीक़ ने कहा: “ऐ अल्लाह के रसलू, दशु्मन 
तो यहाँ तक पहुचँ गया ह।ै” आपने जवाब दिया: “घबराओ मत, अल्लाह हमारे 
साथ ह।ै”  (क़ुरान, तौबा 9:40) फिर आपने शांति के साथ कहा: “अब ूबक्र, 
उन दो लोगों के बारे में तमु्हारा क्या ख्याल ह ैजिनका तीसरा खदु अल्लाह ह।ै” 
(सहीह अल-बख़ुारी, हदीस संख्या 4653)

5.	पैग़म्बर महुम्मद के जिन अभियानों को “ग़ज़वा” कहा जाता ह,ै उनमें से एक 
ग़ज़वा “ज़ातरु-रिक़ा” ह,ै जो 4 हिजरी में हुआ। इस ग़ज़वे की घटनाओ ंमें 
से एक घटना वह ह ैजो हज़रत जाबिर की रिवायत से सहीह अल-बख़ुारी 
(किताबलु मग़ाज़ी) में दर्ज ह।ै सीरत की किताबों में भी यह घटना मामलूी फ़र्क  
के साथ दर्ज ह।ै

बन ूग़तफ़ान का एक आदमी था जिसका नाम ग़ौरस इब्न हारिस था। उसने अपनी 
क़ौम से कहा: “क्या मैं तमु्हार लिए महुम्मद को मार दू?ं” उन्होंने कहा: “ज़रूर, 
लेकिन तमु उन्हें कैसे मारोगे?” ग़ौरस ने कहा: “मैं उन्हें उस समय पकड़ूंगा जब 
वह बेफिक्र होंगे और उन्हें मार डालूंगा।” इसके बाद ग़ौरस रवाना हुआ। वह एक 
जगह पहुचंा जहां पैग़म्बर महुम्मद अपने साथियों के साथ ठहरे हुए थे। वहां पेड़ 
और झाड़ियाँ थीं। लोग झाड़ियों की छांव में लेटे हुए थे। पैग़म्बर महुम्मद भी एक 
पेड़ के नीच ेआराम कर रह ेथे और अपनी तलवार उन्होंने पेड़ की डाल पर टांग 
रखी थी। इतने में वही आदमी (ग़ौरस) आपको ढंूढ़ता हुआ वहां पहुचंा। जब उसने 
दखेा कि आप अकेले लेटे हुए हैं और आपकी तलवार भी आपसे अलग पेड़ पर 
टंगी हुई ह,ै तो वह तलवार खींचकर आपकी ओर बढ़ा और बोला: “अब तमु्हें 



72

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

मझुसे कौन बचाएगा?” आपने कहा: “ख़दुा”। उस आदमी ने तलवार हिलाते हुए 
कहा: “इस तलवार की तरफ़ दखेो जो इस वक़्त मरेे हाथ में ह।ै क्या तमु्हें इससे 
डर नहीं लगता?” आपने कहा: “नहीं। मैं तमुसे क्यों डरूं , जबकि मझु ेपरूा यक़ीन 
ह ैकि ख़दुा मझु ेबचाएगा।” आपके इस भरोसे भरे जवाब के बाद उस आदमी 
ने आक्रमण का साहस न किया। उसने तलवार म्यान में डाल दी और आपको 
वापस कर दी। फिर आपने उसे अपने पास बैठाया और लोगों को आवाज़ दी। 
लोग आए तो दखेा कि एक अनजान आदमी आपके पास बैठा ह।ै आपने परूा 
क़िस्सा बताया। वह आदमी डर गया था कि अब शायद वही तलवार मरेी गर्दन 
पर चलेगी। लेकिन आपने उसे माफ़ कर दिया। उसे कोई सज़ा नहीं दी। (सीरत इब्न 
हिशाम, खण्ड 2, पषृ्ठ 205)

जो लोग ख़दुा पर परूा भरोसा कर लें, उन्हें किसी और चीज़ का डर नहीं रहता। यह 
विश्वास कि अल्लाह एक जीवित और सर्वशक्तिमान रूप में हर समय उपस्थित ह,ै 
इसंान को हर दसूरी शक्ति के सामने निडर बना दतेा ह।ै सच तो यह ह ैकि किसी 
दशु्मन के मकु़ाबले में इसंान की सबसे बड़ी ताक़त उसका निडर होना ह।ै अगर 
दशु्मन को यह यक़ीन हो जाए कि उसका मकु़ाबला करने वाला उससे डरता नहीं 
ह,ै तो वह खदु डरने लगता ह।ै

6.	पैग़म्बर के गज़वात (अभियानों) में से एक अभियान “ख़ंदक की लड़ाई” 
ह,ै जो 5 हिजरी में शव्वाल के महीने में हुई। इसे “अहज़ाब की लड़ाई” भी 
कहा जाता ह,ै यानी सेनाओ ंकी लड़ाई। इस यदु्ध में अरब के अलग-अलग 
क़बीले मिलकर मदीना पर हमला करने के लिए आ गए थे। क़ुर श, ग़तफ़ान 
और यहूदी कबीलों के दस हज़ार से ज़्यादा लोग इस लड़ाई में शामिल थे। 
यह हमला कितना गंभीर था, इसका अदंाज़ा क़ुरान की इन आयतों से लगाया 
जा सकता ह:ै “जब वे ऊपर और नीच ेसे तमु्हार ऊपर चढ़ आए, उस समय 
डर के कारण तमु्हारी आखंें स्थिर हो गई ंऔर दिल मुहं को आ गए और तमु 
लोग अल्लाह के बारे में तरह-तरह के संदहे करने लगे। उस समय सच्चे ईमान 
वालों की बड़ी परीक्षा हुई और वे परूी तरह हिला दिए गए।” (क़ुरान, 33:11) 
इस्लाम के दशु्मनों की यह फौज परूी तरह हथियार-बंद थी। इसमें साढ़े चार 
हज़ार ऊंट और तीन सौ घोड़े थे।



73

पैग़म्बर (स ल्ल०) की जीवनी के प    

दशु्मनों ने मदीना को इस तरह घरे लिया कि बाहर से किसी भी तरह की मदद 
आना बंद हो गई। खाने-पीने की चीज़ों की इतनी कमी हो गई कि लोग भखू ेरहने 
लगे। ऐसा ही एक वाकया वो ह ैजब नबी (सल्ल०) के एक साथी ने भखू की 
शिकायत की और अपनी कमीज़ उठाकर दिखाई कि उसने पेट पर एक पत्थर 
बांधा हुआ ह।ै पैग़म्बर महुम्मद ने इसका जवाब दतेे हुए अपनी कमीज़ उठाई तो 
आपके पेट पर दो पत्थर बंध ेहुए थे।

जब अल्लाह के रसलू को पता चला कि अलग-अलग क़बीले मिलकर मदीना 
पर हमला करने वाले हैं, तो आपने अपने साथियों से सलाह ली। सलमान फ़ारसी 
की राय के अनसुार तय हुआ कि मदीना में रहकर ही मक़ुाबला किया जाए। उस 
समय मदीना तीन तरफ से पहाड़ों, घने पेड़ों और मकानों की दीवारों से घिरा हुआ 
था। सिर्फ  उत्तर-पश्चिम दिशा में एक हिस्सा खलुा हुआ था। तय हुआ कि इस खलेु 
हिस्से में दो पहाड़ों के बीच एक खाई (ख़ंदक) खोदी जाए। छह दिन की लगातार 
महेनत से एक खाई तैयार की गई। यह खाई दशु्मनों के हमले को रोकने में इतनी 
कारगर साबित हुई कि इस यदु्ध को “ख़ंदक की लड़ाई” कहा जाने लगा।

सीरत की किताबों में जब हम इस खाई के बारे में विस्तार से पढ़ते हैं तो एक 
सवाल सामने आता ह—ै“एक मामलूी खाई दशु्मनों की सेना को कैसे रोक 
सकी?” मिली जानकारियों के अनसुार यह खाई लगभग 6 किलोमीटर लंबी थी 
और इसकी गहराई और चौड़ाई एक सामान्य नहर से ज़्यादा नहीं थी। यह क़रीब 
ढाई मीटर गहरी और तीन मीटर चौड़ी थी। इस तरह की एक खाई एक सशस्त्र 
सेना के लिए एक नाली से ज़्यादा नहीं मानी जाती। वे लोग आसानी से इसे पार 
करके मदीना में घसु सकते थे। घटनाओ ंसे यह भी साबित होता ह ैकि इस खाई 
के बावजदू मसुलमान दशु्मनों के तीरों की पहुचं में थे, जैसा कि हज़रत सअद बिन 
मआुज़ के तीर लगने से ज़ाहिर होता ह।ै इतिहास से यह भी पता चलता ह ैकि कुछ 
लोग खाई के दसूरी तरफ पहुचंने में सफल हो गए थे। अम्र बिन अब्द-वदु और 
उसके कुछ साथी घोड़े पर सवार होकर खाई का मआुयना करने आए। उन्होंने 



74

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

एक जगह खाई को कुछ कम चौड़ी दखेकर वहीं रुककर घोड़ा दौड़ाया और दसूरी 
तरफ पहुचं गए। इसके बाद अम्र बिन अब्द-वदु का मकुाबला हज़रत अली बिन 
अबी तालिब से हुआ, जिसमें अम्र मारा गया। 

यह घरेाबंदी लगभग एक महीने चली और अतं में आधंी और तफूान के बाद 
ख़त्म हो गई। आधंी ने दशु्मनों की सेना में इतनी घबराहट पैदा कर दी कि अब ू
सफ़ुियान ऊंट की रस्सी खोले बिना ही उस पर बैठकर उसे भगाने लगे। फिर 
भी यह सवाल बना रहता ह ै कि परूी तरह से तैयार दस हज़ार से ज़्यादा की 
सेना मदीना में क्यों नहीं घसु सकी, जबकि वहां सिर्फ  तीन हज़ार लोगों का एक 
कमज़ोर दल उनकी चढ़ाई को रोकने के लिए काफ़ी नहीं था।

इस सवाल का जवाब हमें अल्लाह की एक सनु्नत (परंपरा) में मिलता ह।ै वह 
सनु्नत यह ह ैकि अल्लाह सच्चे ईमान वालों की ताक़त को उनके दशु्मनों को 
बढ़ाकर दिखाता ह,ै ताकि वे भयभीत हो जाए ंऔर पीछे हट जाए।ं क़ुरान में 
कहा गया ह:ै”हम अल्लाह का इनकार करने वालों के दिलों में तमु्हारा डर डाल 
देंगे, क्योंकि उन्होंने ऐसी चीज़ों को अल्लाह का भागीदार ठहराया जिनके लिए 
अल्लाह ने कोई प्रमाण नहीं भजेा।” (क़ुरान, 3:151) ख़दुा की यह मदद (डर 
के रूप में) ख़ंदक की लड़ाई में और दसूरी जगहों पर भी ज़ाहिर हुई। इस यदु्ध में 
मसुलमानों द्वारा खोदी गई नाली दशु्मनों को बहुत बड़ी खाई की तरह दिखाई दी। 
लेकिन यह ध्यान रह ेकि मसुलमानों को अपने हाथों से महेनत करके यह “नाली” 
खोदनी पड़ी। अगर वे अपने हाथों से यह नाली न खोदते, तो अल्लाह उसे दशु्मनों 
को बड़ी खाई के रूप में कैसे दिखाता?

ख़दुा की यह “डर वाली मदद”, जो मसुलमानों की पहली पीढ़ी को सबसे ऊँच े
दर्जे में मिली थी, बाद के मसुलमानों को भी मिल सकती ह।ै लेकिन शर्त यह ह ै
कि वे उसी रास्ते पर चलें जिस पर पैग़म्बर के साथियों ने चलकर दिखाया। जो 
कोई दसूरा रास्ता अपनाएगा, वह शतैान का साथी बन जाएगा। फिर उसे अल्लाह 
की मदद कैसे मिल सकती ह?ै ख़दुा की मदद का हक़दार वही होता ह ैजो अपने 



75

पैग़म्बर (स ल्ल०) की जीवनी के प    

आप को परूी तरह सच्चाई के साथ जोड़ द—ेजो कुछ उसके पास ह,ै उसे खदुा 
के हवाले कर द;े अपना ताज किसी और के सिर पर रख द,े जैसा कि मदीना के 
लोगों ने हिजरत के बाद किया।

ख़दुा की मदद का हक़दार बनने की शर्त एक ही वाक्य में ह:ै “अगर तमु मदद 
करोगे, तो तमु्हारी मदद की जाएगी।” ख़दुा तब हमारी मदद करता ह ैजब हम 
दसूरों के साथ वैसा ही व्यवहार करें जैसा हम ख़दुा से अपने लिए चाहते हैं। 
अगर हमारी वजह से दसूरों को परेशानी हो रही हो, तो ख़दुा के फ़रिश्ते हमारे 
लिए उसकी रहमत लेकर नहीं आ सकते। अगर हमारा हाल यह हो कि जिस पर 
हमारा बस चले उसे हम सताने लगें, तो यह ममुकिन नहीं कि जब कोई और हम 
पर ज़ुल्म करे तब ख़दुा हमारी मदद करे। अगर कोई व्यक्ति अपनी मसुीबत में हमें 
पकुारे और हम समर्थ होने के बावजदू उसकी मदद न करें, तो यह कैसे हो सकता 
ह ैकि जब हम किसी बड़ी मसुीबत से घिर जाए ंऔर अल्लाह को पकुारें, तो वह 
हमारी पकुार सनु ले? इस दनुिया में हमशेा ऐसा होता ह ैकि किसी के मकु़ाबले 
में इसंान ताक़तवर होता ह ैऔर किसी के सामने कमज़ोर। यही स्थिति अल्लाह 
की मदद के मामले में इसंान की परीक्षा बनती ह।ै जो व्यक्ति या गिरोह अपने से 
कमज़ोर लोगों पर ज़ुल्म करता हो, वह अपने से ताक़तवर लोगों के मकु़ाबले में 
अल्लाह की मदद का हक़दार नहीं बन सकता, चाह ेवह कितनी ही दआु करे या 
‘यौम-ए-दआु’ मनाए।

7.	बद्र की लड़ाई (2 हिजरी) से कुछ पहले, क़ुर श के 60 लोगों वाला एक बड़ा 
व्यापारिक क़ाफिला अब ू सफु़ियान के नेततृ्व में शाम भजेा गया था। इस 
व्यापारिक काफिले में मक्का के परुुषों और महिलाओ ंने अपनी परूी पूंजी 
लगा दी थी। बद्र की लड़ाई में क़ुर श को परूी तरह हार का सामना करना पड़ा। 
हालांकि अब ूसफु़ियान इस बात में सफल रहा कि वह क़ाफिले को समदु्र तट 
के रास्ते से मक्का वापस ले गया। यदु्ध के बाद परूा मक्का बदले की भावना 
से भर गया था। क़ुर श के प्रमखु लोगों की एक बैठक ‘दार अल-नदवा’ नामक 
स्थान पर हुई। इस बैठक में सर्वसम्मति से यह तय हुआ कि क़ाफिले में भाग 
लेने वाले लोग केवल अपनी असली पूंजी वापस लें, और जो लाभ हुआ ह,ै 



76

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

वह परूा का परूा मोहम्मद (सल्ल०) के ख़िलाफ़ यदु्ध की तैयारी में लगा दिया 
जाए। यह लाभ पचास हज़ार दीनार था, जो उस समय के हिसाब से बहुत बड़ी 
राशि थी। अब क़ुर श ने परूी तैयारी के साथ शव्वाल 3 हिजरी में मक्का से 
निकलकर मदीना पर हमला करने के लिए कूच किया।

इसी यदु्ध को ‘उहद की लड़ाई’ कहा जाता ह।ै जब पैग़म्बर को इसकी सचूना 
मिली, तो आपने अपने साथियों को इकट्ठा करके सलाह-मशवरा किया। बड़े 
साथियों में से अधिकांश की राय थी कि मदीना में रहकर ही मक़ुाबला किया 
जाए। लेकिन नौजवान वर्ग इसके ज़ोरदार विरोध में था। उनका मानना था कि अगर 
हम यहीं ठहरेंग,े तो दशु्मन इसे हमारी कायरता और कमज़ोरी के रूप में दखेगेा। 
इसलिए हमें बाहर निकलकर मकुाबला करना चाहिए। अब्दुल्लाह बिन उबैय की 
राय भी वही थी जो वरिष्ठ साथियों की थी (सीरत इब्न हिशाम, खण्ड 2, पषृ्ठ 64)।

जो लोग यह कहते थे कि मदीना में रहकर ही यदु्ध किया जाए, उनकी मखु्य वजह 
मदीना की भौगोलिक स्थिति थी, जो एक प्राकृतिक सरुक्षा कवच का काम करती 
थी। मदीना की स्थिति ऐसी थी कि इसके दक्षिण में खजरू के इतने घने बाग़ थे 
कि उस ओर से कोई भी सेना बस्ती पर हमला नहीं कर सकती थी। इसी तरह 
परूब और पश्चिम की ओर बड़े-बड़े पहाड़ थे जो किसी भी सैन्य कार्रवाई के लिए 
प्राकृतिक बाधा बनते थे। इसलिए कोई भी दशु्मन सिर्फ  एक ही दिशा से मदीना 
पर हमला कर सकता था। इस भौगोलिक स्थिति ने मदीना को यदु्ध की दृष्टि से 
एक सरुक्षित शहर बना दिया था। मानो मदीना एक प्रकार का क़िला बन गया था। 
अगर शहर से बाहर जाया जाता, तो चारों ओर से दशु्मन के हमले की आशकंा 
थी, जबकि मदीना के अदंर केवल एक ओर से सरुक्षा की योजना बनानी होती। 
‘खदंक की लड़ाई’ (ग़ज़वा-ए-अहज़ाब) में मदीना की इसी भगूोलिक स्थिति का 
लाभ उठाया गया था, और उत्तर-पश्चिम दिशा में एक खाई खोदकर परेू शहर को 
सरुक्षित कर लिया गया था।

हालांकि अधिकांश वरिष्ठ साथियों और अब्दुल्लाह बिन उबैय की राय यह थी 
कि मदीना में रहकर ही यदु्ध किया जाए, लेकिन पैग़म्बर ने नौजवानों की भावना 
का सम्मान करते हुए एक हज़ार लोगों के साथ मदीना से निकलकर उहद की 



77

पैग़म्बर (स ल्ल०) की जीवनी के प    

ओर कूच किया। अब्दुल्लाह बिन उबैय को जब यह महससू हुआ कि उसकी 
राय को महत्व नहीं दिया गया, जो कि हालात के अनसुार सही भी लगती थी, तो 
वह बेहद दखुी हुआ। वह मदीना से साथ तो चला, लेकिन अदंर ही अदंर नाराज़ 
था। जब इस्लामी सेना मदीना और उहुद के बीच थी, तभी अब्दुल्लाह बिन उबैय 
अपने 300 साथियों को लेकर मदीना लौट गया। अब्दुल्लाह बिन उबैय ने कहा:

“उसने उनकी बात मानी और मरेी नहीं मानी। ऐ लोगो! हमें 
समझ नहीं आता कि हम यहाँ अपनी जानें क्यों द ेरह ेहैं।” (सीरत 
इब्न हिशाम, खण्ड 2, पषृ्ठ 64)

उहुद की लड़ाई में हुई हार ने यह साबित कर दिया कि वे लोग सही थे जो 
मदीना में रहकर यदु्ध करने की सलाह द ेरह ेथे और बाहर निकलने से रोक रह े
थे। इसलिए बाद में ‘खदंक़ की लड़ाई’ (5 हिजरी) में इसी मशवरे को अपनाया 
गया और योजना बनाई गई कि मदीना में रहकर यदु्ध किया जाए। हालांकि इस 
यदु्ध में तमाम सहाबा अपने मतभदे भलुाकर पैग़म्बर के साथ डटकर खड़े रह े
और भारी नक़ुसान तथा पीड़ा के बावजदू परूी बहादरुी के साथ मक़ुाबला किया। 
केवल अब्दुल्लाह बिन उबैय अलग हो गया और इसी कारण उसे ‘मनुाफिक़ों के 
मखुिया’ में गिना जाने लगा। अब्दुल्लाह बिन उबैय की राय सिद्धांततः सही थी। 
अनभुव ने भी उसकी सच्चाई को सिद्ध कर दिया। लेकिन सही राय के बावजदू 
आदशे का पालन न करना, उसके लिए गमुराही और अल्लाह की नाराज़गी का 
कारण बन गया।

इस्लाम में मशवरा की अत्यधिक महत्वता ह।ै हर व्यक्ति को यह अधिकार ह ैकि 
वह अपनी राय रख।े लेकिन यदि हर राय दनेे वाला यह भी चाहता हो कि उसकी 
राय पर ही ज़रूर अमल हो, तो कोई काम आगे नहीं बढ़ सकता। क्योंकि कई 
विचारों में से केवल एक पर ही अमल किया जा सकता ह,ै सभी पर नहीं। सच्चे 
मसुलमान वे हैं जो मशवरा दनेे के बाद अपनी राय को भलू जाते हैं और जो निर्णय 
ज़िम्मेदार लोग लें, उसे इस तरह मानते हैं जैसे वही उनकी अपनी राय हो।



78

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

“सबसे बड़ी कुर्बानी, अपनी राय की कुर्बानी ह,ै”—किसी व्यक्ति का यह कथन 
बहुत अर्थपरू्ण ह।ै वास्तव में, राय की कुर्बानी ही वह आधार ह ैजिस पर कोई भी 
मज़बतू संगठन खड़ा होता ह।ै कोई इमारत तभी बनती ह ैजब कुछ ईटंें खदु ज़मीन 
में दबने के लिए तैयार हों। इसी तरह, कोई सच्ची एकता तभी बनती ह ैजब कुछ 
लोग अपनी राय को अपने भीतर दबा लें और मतभदे के बावजदू एकजटुता से 
कार्य करें। इस तरह की कुर्बानी के बिना किसी संगठन का अस्तित्व में आना 
उतना ही असंभव ह ै जितना कुछ ईटों के नीव में दफ़न हुए बिना कोई इमारत 
खड़ी करना।

8. 6 हिजरी में पैग़म्बर महुम्मद ने मदीना में सपना दखेा कि आप अपने साथियों 
के साथ उमरा कर रह ेहैं। जब आपने यह सपना साथियों को बताया तो वे 
बहुत खशु हुए कि छह साल बाद अब मक्का जाने और हरम की यात्रा करने 
का मौक़ा मिलेगा। इसी सपने के अनसुार पैग़म्बर मक्का के लिए रवाना हुए। 
चौदह सौ साथी भी आपके साथ हो गए। जब आप ‘ग़दीर अश्तात’ के पास 
पहुचं ेतो पता चला कि क़ुर श को आपके सफ़र की जानकारी मिल चकुी ह ै
और उन्होंने एक फौज तैयार कर ली ह।ै उन्होंने तय किया कि वे आपको 
मक्का में प्रवेश नहीं करने देंगे।

काबा की ज़ियारत (दर्शन) से किसी को रोकना अरब की परंपराओ ंके ख़िलाफ़ 
था। और आप यह यात्रा अल्लाह के इशारे पर कर रह ेथे। लेकिन इसके बावजदू 
आपने यह ख़बर सनुकर कोई गसु्सा नहीं किया। आपके एक जाससू ने बताया 
कि ख़ालिद बिन वलीद दो सौ सवारों को लेकर ‘ग़मीम’ तक पहुचं गया ह ैताकि 
वह रास्ता रोक सके। यह खबर मिलने पर आपने वह मखु्य रास्ता छोड़ दिया और 
एक कठिन और अनजान रास्ते से चलकर ‘हुदबैिया’ पहुचं गए ताकि ख़ालिद से 
टकराव न हो। इब्न हिशाम ने इस घटना को इस तरह लिखा ह:ै 

“पैग़म्बर ने पछूा, “कोई ह ैजो हमें उनके रास्ते से अलग किसी और रास्ते से ले 
जाए?” एक व्यक्ति ने कहा, “मैं हू,ं ऐ अल्लाह के रसलू।” वह उन्हें एक मशु्किल 
और पथरीले रास्ते से ले गया। जब लोग वह रास्ता पार कर समतल ज़मीन पर 



79

पैग़म्बर (स ल्ल०) की जीवनी के प    

पहुचं,े जो मसुलमानों के लिए बहुत कठिन था, तो पैग़म्बर ने कहा, “कहो, हम 
अल्लाह से माफ़ी मांगते हैं और उसकी ओर लौटते हैं।” सब ने ऐसा ही कहा। 
फिर आपने कहा, “अल्लाह की क़सम, यही ‘हित्ता’ ह ैजो बनी इस्राईल को कहा 
गया था, लेकिन उन्होंने नहीं कहा।” (सीरत इबन हिशाम, खण्ड 2, पषृ्ठ 309-10)

हित्ता का मतलब ह ैतौबा और माफ़ी। इस कठिन समय में तौबा और माफ़ी मांगना 
यह दिखाता ह ैकि इसंान को अल्लाह के बताए हुए सब्र वाले रास्ते पर इतना 
सच्चा होना चाहिए कि उस पर चलते समय जो भी कमज़ोरी या झुझंलाहट आए, 
उसे भी वह ग़लती समझ ेऔर उसके लिए माफ़ी मांगे। उसे अल्लाह के बताए 
रास्ते से संतषु्ट रहना चाहिए, न कि अपनी भावनाओ ंमें बहकर कोई नया तरीक़ा 
अपनाने लगें।

हुदबैिया, मक्का से 9 मील दरू था। वहां आप ठहर गए ताकि हालात का अदंाज़ा 
लगाया जा सके। आपने ‘ख़िराश बिन उमय्या ख़ुज़ाई’ को एक ऊंट पर बिठाकर 
मक्का भजेा ताकि वह मक्का के लोगों को बता सकें  कि हम सिर्फ  काबा की यात्रा 
के लिए आए हैं, लड़ाई के लिए नहीं। जब वह मक्का पहुचं ेतो मक्का के लोगों ने 
उनके ऊंट को मार डाला और उन्हें भी मारने दौड़े। लेकिन वह किसी तरह बचकर 
लौट आए। फिर आपने हज़रत उस्मान को यह संदशे दकेर मक्का भजेा कि “हम 
विरोध नहीं चाहते, हम उमरा करके चपुचाप लौट जाएगंे।” मक्का के लोगों ने 
हज़रत उस्मान को भी रोक लिया। फिर ‘मिकरज़ बिन हफ्स’ पचास लोगों के साथ 
रात में हुदबैिया पहुचंा और मसुलमानों के पड़ाव पर तीर और पत्थर फें कने लगा। 
मिकरज़ को पकड़ लिया गया लेकिन उसे बिना शर्त छोड़ दिया गया। इसी तरह 
‘तनईम’ के स्थान की और से 80 लोग सबुह-सबुह नमाज़ के वक्त मसुलमानों 
पर हमला करने आए। उन्हें भी पकड़ लिया गया लेकिन उन्हें भी बिना शर्त छोड़ 
दिया गया।

इसके बाद क़ुर श से लंबी बातचीत के बाद दोनों पक्षों के बीच समझौता हुआ। 
लेकिन यह समझौता दखेने वालों को ऐसा लगा जैसे परूी तरह से क़ुर श की जीत 
और मसुलमानों की हार ह।ै मसुलमान सोच रह ेथे कि वे अल्लाह के आदशे के 



80

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

अनसुार उमरा करने मक्का जा रह ेहैं लेकिन इस समझौते में पैग़म्बर इस बात पर 
राज़ी हो गए कि वे बिना उमरा किए हुदबैिया से वापस लौट जाएगंे। अगले साल 
वे उमरा करेंगे लेकिन मक्का में सिर्फ  तीन दिन रुकें गे और फिर लौट जाएगंे। ऐसी 
अपमानजनक शर्तें मसुलमानों को नाराज़ करने के लिए काफी थीं, लेकिन आपने 
दिखती हुई हार के बावजदू सारी शर्तें मान लीं।

क़ुर श ने इस मौके पर जो कुछ किया वह सब आपको गसु्सा दिलाने के लिए 
किया गया। उनका मक़सद था कि आप गसु्से में आकर कोई हमला करें ताकि 
उन्हें आपसे लड़ने का बहाना मिल जाए। काबा की यात्रा से रोकना वैसे भी अरब 
की परंपराओ ंके ख़िलाफ़ था। ऊपर से यह ‘ज़ुल-क़ादा’ का महीना था जो पवित्र 
माना जाता था और जिसमें यदु्ध करना मना था। इसलिए मक्का के लोग चाहते थे 
कि मसुलमानों पर हमला करने की ज़िम्मेदारी डाल दी जाए ताकि वे लड़ सकें । 
मसुलमान उस समय संख्या में कम थे, उनके पास हथियार नहीं थे। वे मदीना से 
ढाई सौ मील दरू थे और मक्का की सरहद पर थे। क़ुर श के लिए यह सनुहरा मौक़ा 
था कि वे परूी ताक़त से हमला करें। इसलिए उन्होंने परूी कोशिश की कि पैग़म्बर 
को गसु्से में ला सकें , लेकिन पैग़म्बर ने हर उकसावे को अनदखेा किया और 
किसी भी हालत में टकराव नहीं होने दिया।

मामला इतना नाज़ुक था कि हज़रत अब ूबक्र को छोड़कर बाक़ी सभी साथियों 
को यह महससू हो रहा था कि हम ज़ुल्म करने वालों के सामने झकु गए और 
अपमानजनक शर्तें मान लीं। जब इस समझौते पर कुरआन में यह आयत आई 
कि “यह एक खलुी जीत ह,ै” तो पैग़म्बर (सल्ल०) के साथियों ने पछूा, “क्या यह 
जीत ह?ै” (सहीह अल-बख़ुारी, हदीस संख्या 3182)। एक मसुलमान ने कहा, 
“ये कैसी जीत ह?ै हमें काबा जाने से रोक दिया गया। हमारे क़ुर्बा नी वाले ऊंट 
नहीं जा सके। पैग़म्बर को हुदबैिया से लौटना पड़ा। हमारे सताए गए भाई (अब ू
जंदल और अब ूबसीर) को ज़ुल्म करने वालों के हवाले कर दिया गया, आदि।” 
लेकिन इसी अपमानजनक समझौते के ज़रिए अल्लाह ने बड़ी जीत का रास्ता 
खोल दिया।



81

पैग़म्बर (स ल्ल०) की जीवनी के प    

यह समझौता दखेने में दशु्मन के सामने झकुने जैसा लग रहा था लेकिन असल में 
यह खदु को मज़बतू बनाने का मौक़ा था। पैग़म्बर ने क़ुर श की सारी मांगें मान लीं 
लेकिन सिर्फ  एक बात पर ज़ोर दिया — कि दस साल तक कोई लड़ाई नहीं होगी। 
अब तक हालात यह थे कि लगातार यदु्ध की वजह से प्रचार और निर्माण का 
काम रुका हुआ था। लेकिन हुदबैिया से लौटने के बाद पैग़म्बर ने तरंुत परेू अरब 
और आसपास के इलाकों में इस्लाम का संदशे पहुचँाने का काम तेज़ कर दिया। 
संधि की वजह से माहौल शांत था। शांत हालात में ये काम तेज़ी से होने लगा। 
हज़ारों लोग इस्लाम स्वीकार करने लगे। अरब के क़बीले एक-एक कर इस्लाम 
में शामिल होने लगे। अरब के बाहर के दशेों में भी इस्लाम का संदशे भजेा गया। 
मक्का से निश्चिंत होकर पैग़म्बर ने खबैर के यहूदियों के ख़िलाफ़ कार्यवाही की 
और उन्हें वहां से भगा दिया। प्रचार के साथ-साथ आतंरिक मज़बतूी और तैयारी 
का काम भी तेज़ी से होने लगा। इसका नतीजा यह हुआ कि सिर्फ  दो साल के 
अदंर इस्लाम इतना ताक़तवर हो गया कि क़ुर श ने बिना लड़े ही हार मान ली। 
जिस मक्का से मसुलमानों को अपमानित होकर लौटना पड़ा था, उसी मक्का में 
अब विजयी होकर प्रवेश करने का रास्ता खलु गया।

आज लोगों की हालत यह ह ैकि जैसे ही दशु्मन की ओर से कोई नापसंद बात 
होती ह,ै वे तरंुत गसु्से में आकर लड़ने लगते हैं। और जब उन्हें बताया जाता ह ै
कि यह लड़ाई बेफायदा ह,ै तो वे कहते हैं, “ हम खदु से नहीं लड़े, हमें साज़िश 
करके इसमें फंसाया गया।” वे नहीं जानते कि ‘न लड़ने’ का मतलब यह नहीं ह ै
कि जब तक कोई लड़ने न आए, तब तक आप न लड़ें। ‘न लड़ने’ का असली 
मतलब यह ह ैकि लोग लड़ने आए,ं फिर भी आप न लड़ें। लोग गसु्सा दिलाए,ं 
लेकिन आप शांत रहें। लोग साज़िश करें, लेकिन आप अपनी समझदारी से उसे 
नाकाम कर दें। लोग दिल में दशु्मनी रखें, लेकिन आप उन्हें मौक़ा ही न दें कि वे 
उसे अजंाम तक पहुचंा सकें ।

असल ज़िंदगी का राज़ दशु्मन से लड़ना नहीं ह।ै ज़िंदगी का राज़ यह ह ैकि आप 
बिना लड़े खदु को इतना ताक़तवर बना लें कि सामने वाला सिर्फ  आपकी ताक़त 
दखेकर ही हार मान ले। जो लोग सिर्फ  गसु्से में आकर लड़ना जानते हैं और 



82

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

चपुचाप तैयारी करना नहीं जानते, उनके लिए नतीजा सिर्फ  बर्बादी होता ह।ै वे 
अल्लाह की इस दनुिया में कभी कामयाब नहीं हो सकते। कितनी अजीब बात 
ह ैकि जिस जीत को पैग़म्बर ने टकराव से बचकर हासिल किया, हम वही जीत 
टकराव करके पाना चाहते हैं। फिर भी हमें लगता ह ै कि हम पैग़म्बर के सच्चे 
अनयुायी हैं और वे अल्लाह के सामने हमारी सिफारिश ज़रूर करेंगे।

9. मक्का की विजय के बाद अरब के क़बीले बड़ी संख्या में मसुलमान हो गए। 
लेकिन ये लोग ज़्यादातर इस्लाम की राजनीतिक ताक़त दखेकर मसुलमान 
हुए थे। उनके अदंर वह मानसिक और वैचारिक बदलाव नहीं आया था जो 
शरुू में मसुलमान होने वालों में आया था। इस्लाम के कुछ नियम, ख़ास तौर 
पर ज़कात, उन्हें अपनी आज़ाद ज़िंदगी के लिए असहनीय लगने लगे। इसी 
वजह से, पैग़म्बर महुम्मद के दहेांत से कुछ महीने पहले यमन और नज्द के 
इलाकों में कुछ ऐसे नेता उभरे जिन्होंने इस्लाम की ऐसी तस्वीर पेश की जिसमें 
ज़कात को ख़त्म कर दिया गया था। इन नेताओ,ं जैसे असवद और मसुैलमा, 
ने अपनी बात को अल्लाह की बात साबित करने के लिए नबी होने का दावा 
कर दिया। ताकि जिस धार्मिक भाषा में ज़कात को अनिवार्य ठहराया गया 
ह,ै उसी भाषा में उसकी अनिवार्यता को ख़त्म किया जा सके। इस तरह की 
“नबवूत” उन क़बीलों को बहुत पसंद आई जो ज़कात को अपने ऊपर बोझ 
मानते थे। नतीजा यह हुआ कि उन्होंने बड़ी संख्या में इन झठेू नबी होने का 
दावा करने वालों का साथ दनेा शरुू कर दिया। पैग़म्बर के दहेांत के बाद इन 
लोगों का हौसला और बढ़ गया और यह गड़बड़ी तेज़ी से फैलने लगी। यहाँ 
तक कि मक्का, मदीना और ताइफ़ को छोड़कर परेू अरब में ज़्यादातर लोग 
बाग़ी हो गए। साथ ही यह खबरें भी फैलने लगीं कि ये लोग संगठित होकर 
मदीना पर हमला करने की तैयारी कर रह ेहैं।

पैग़म्बर (सल्ल०) ने अपने आख़िरी समय में जो काम किए थे, उनमें से एक 
यह था कि आपने उसामा बिन ज़ैद की अगवुाई में एक सेना तैयार की और उसे 



83

पैग़म्बर (स ल्ल०) की जीवनी के प    

आदशे दिया कि वह रोमियों से मकु़ाबले के लिए शाम (सीरिया) की ओर जाए, 
जहाँ पहले मतूः नाम की जगह पर रोमियों ने उसामा के पिता हज़रत ज़ैद को 
शहीद कर दिया था। यह सेना मदीना के बाहर पहुचँी ही थी कि उसे पैग़म्बर के 
दहेांत की ख़बर मिल गई और वह पहले ख़लीफ़ा के आदशे के इतंज़ार में वहीं 
रुक गई। पैग़म्बर के दहेांत के बाद हज़रत अब ूबक्र सिद्दीक़ ने इस सेना को आगे 
भजेना चाहा, तो ज़्यादातर साथियों ने इस पर असहमति जताई। उन्होंने कहा कि 
परूा अरब बग़ावत कर रहा ह ैऔर किसी भी समय मदीना पर हमला हो सकता 
ह।ै ऐसी स्थिति में सेना को मदीना की रक्षा के लिए यहीं रुकना चाहिए, न कि इस 
नाज़ुक समय में दरू भजे दिया जाए। लेकिन हज़रत अब ूबक्र सिद्दीक़ ने ऐसी किसी 
भी राय को मानने से सख़्ती से इनकार कर दिया।

सभी बड़े-बड़े सहाबा उसामा बिन ज़ैद की नेततृ्व में मदीना के बाहर एकत्र थे। उस 
समय लोगों में दो बातें चर्चा का विषय बनी हुई थीं। पहली यह कि ऐसे नाज़ुक 
समय में मसुलमानों का मदीना से दरू जाना समझदारी के खिलाफ़ ह।ै दसूरी यह 
कि उसामा बिन ज़ैद एक ग़ुलाम के बेटे थे, इसलिए बहुत से लोगों को उनके 
नेततृ्व पर आपत्ति थी। साथ ही लोग यह भी कहते थे कि उसामा अभी सिर्फ  सत्रह 
साल के यवुा हैं और उनकी अगवुाई में कई वरिष्ठ साथी हैं। लोगों का मानना था 
कि किसी बजु़ुर्ग क़ुर शी को सेनापति बना दनेा ज़्यादा ठीक होगा।

हज़रत उमर फ़ारूक़ भी शरुू में इस सेना में शामिल थे, वे लोगों का संदशे लेकर 
हज़रत अब ूबक्र के पास पहुचँ।े हज़रत अब ूबक्र ने पहली बात सनुकर कहा: 
“अगर इस सेना के प्रस्थान के बाद मैं मदीना में अकेला रह जाऊँ और जंगली 
जानवर मझु ेफाड़ खाए,ँ तब भी मैं उस सेना को रोक नहीं सकता जिसे ख़ुद 
पैग़म्बर ने रवाना किया हो।” दसूरी बात सनुकर उन्होंने कहा: “क्या अब भी इनके 
दिलों में परुाने ज़माने के घमडं और अहकंार की भावना बाक़ी ह?ै” यह कहकर वे 
उठे और सेना को ख़ुद विदा करने के लिए पैदल चलकर शिविर तक गए। उन्होंने 
उसामा बिन ज़ैद को उनकी सेना के साथ रवाना किया। जब उसामा अपनी सवारी 
पर चलने लगे तो अब ूबक्र भी साथ-साथ चलते हुए बात करने लगे। उसामा ने 



84

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

कहा: “या तो आप भी सवार हों, या मैं उतर जाता हू।ँ” हज़रत अब ूबक्र ने कहा: 
“न मैं सवारी करूं गा और न तमु्हें उतरने की ज़रूरत ह।ै” (अल-बिदायह व अल-
निहायह, खण्ड 6, पषृ्ठ 336)

यह पहले खलीफ़ा की तरफ़ से लोगों के सवाल का एक व्यावहारिक जवाब 
था। जब लोगों ने खलीफ़ा को उसामा के साथ-साथ चलते दखेा तो उनकी सारी 
आपत्तियाँ ख़त्म हो गई।ं जब उसामा की अगवुाई में सहाबा (पैग़म्बर के साथियों) 
की सेना रोमियों के क्षेत्र की ओर रवाना हुई, तो इसकी खबरें चारों तरफ़ फैल गई।ं 
बहुत से विरोधियों के लिए यह बात मसुलमानों के आत्मविश्वास का एक बड़ा 
संकेत बन गई। उन्होंने सोचा कि मदीना वालों के पास ज़रूर ताक़त ह,ै तभी तो 
वे इस नाज़ुक समय में इतनी बड़ी सेना राजधानी से बाहर भजे रह ेहैं। कई लोगों 
ने सोचा कि मदीना पर हमला करने में अभी रुकना चाहिए। पहले यह दखेना 
चाहिए कि मसुलमानों और रोमियों की लड़ाई का क्या नतीजा निकलता ह।ै अगर 
मसुलमान इस लड़ाई में हारते हैं, तो वे और कमज़ोर हो जाएगंे और फिर उन पर 
हमला करना ज़्यादा आसान होगा।

उसामा बिन ज़ैद की सेना को रोमियों के ख़िलाफ़ अभियान में ज़बरदस्त सफलता 
मिली। इस काम में उन्हें चालीस दिन लगे। उसामा बिन ज़ैद इस अभियान की 
अगवुाई के लिए सबसे उपयकु्त व्यक्ति थे, क्योंकि उनके पिता ज़ैद बिन हारिसा 
को रोमियों ने मतूा की जंग में शहीद कर दिया था, और पैग़म्बर का उद्देश्य अच्छी 
तरह परूा नहीं हुआ था— यानी दशु्मनों का मनोबल तोड़ना।

उसामा की अगवुाई में इस्लामी सेना बहुत बहादरुी से लड़ी और रोमियों को 
बरुी तरह हरा दिया। यह दखेकर बाग़ियों का हौसला टूट गया और उन्हें ज़्यादा 
आसानी से काब ूमें कर लिया गया— पैग़म्बर की राह पर चलना उनके लिए 
दशु्मनों पर जीत का रास्ता बन गया।

10. बैहक़ी और इब्न असाकिर ने हज़रत उरवा इब्न जबैुर से यह बात बयान की ह ै
कि पैग़म्बर महुम्मद ने “ज़ात-उस-सलासिल” (बेड़ियों वाली) जंग के लिए 



85

पैग़म्बर (स ल्ल०) की जीवनी के प    

एक दल हज़रत अम्र इब्न अल-आस की अगवुाई में रवाना किया। यह जगह 
सीरिया के आसपास के इलाके में थी। जब हज़रत अम्र इब्न अल-आस वहाँ 
पहुचँ ेऔर हालात का जायज़ा लिया तो दशु्मन की बड़ी संख्या दखेकर उन्हें 
इसका एहसास हुआ। उन्होंने पैग़म्बर के पास संदशे भजेकर और सहायता 
की माँग की। आप ने महुाजिर (मक्के  से हिजरत कर के आए) मसुलमानों 
को बलुाया और दो सौ लोगों का एक और दल तैयार किया। इस दल में 
हज़रत अब ूबक्र और हज़रत उमर भी शामिल थे। आपने हज़रत अब ूउबैदा 
बिन अल-जर्राह को इस दल का प्रमखु बनाया और आदशे दिया कि वे तरंुत 
रवाना हों और जाकर हज़रत अम्र इब्न अल-आस से मिलें।

जब हज़रत अब ूउबैदा बिन अल-जर्राह का दल वहाँ पहुचँा और दोनों दल एक 
साथ हो गए तो यह सवाल उठा कि दोनों में से प्रमखु कौन होगा। हज़रत अम्र इब्न 
अल-आस ने कहा: “मैं तमु सबका प्रमखु हू।ँ मैंने पैग़म्बर से मदद की दरख़्वास्त 
की थी और तमु लोग उसी के तहत मरेी मदद के लिए भजेे गए हो।” लेकिन हज़रत 
अब ूउबैदा के साथ जो महुाजिर साथी आए थे, उन्होंने यह बात नहीं मानी। उन्होंने 
हज़रत अम्र इब्न अल-आस से कहा: “तमु अपने साथ आए लोगों के प्रमखु हो 
और अब ूउबैदा हमारे प्रमखु हैं।” हज़रत अम्र इब्न अल-आस इस बँटवारे को 
मानने को तैयार नहीं हुए। उन्होंने ज़ोर दकेर कहा: “तमु लोगों की हसैियत एक 
सहायक दल की ह,ै जिसे मरेी मदद के लिए भजेा गया ह।ै” जब हज़रत अब ूउबैदा 
बिन अल-जर्राह ने यह स्थिति दखेी तो उन्होंने कहा:

“ऐ अम्र! तमु जान लो कि जब पैग़म्बर ने मझु े भजेा था, तो 
उन्होंने आखिरी बात यही कही थी कि जब अपने साथी के पास 
पहुचँो तो आपसी सहमति और एकता से काम करना, आपस में 
मतभदे न करना। तो खदुा की कसम, अगर तमु मरेी बात न भी 
मानो, तब भी मैं तमु्हारी बात मानूँगा।” 

रावी (वर्णन करने वाले) कहते हैं कि इसके बाद हज़रत अब ूउबैदा ने नेततृ्व 

हज़रत अम्र इब्न अल-आस को सौंप दिया और उनके मातहत काम करने पर 

राज़ी हो गए। (दलाईल अल-नबुवूत, अल-बैहक़ी, खण्ड 4, पषृ्ठ 399)



86

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

अगर दोनों ही अपनी-अपनी बात पर अड़े रहते, तो यह मामला हल न होता, 
और जो शक्ति दशु्मन से मकुाबले के लिए भजेी गई थी, वह आपस की लड़ाई में 
नष्ट हो जाती। ऐसे मतभदे वाले मौके पर अगर एक व्यक्ति झकु जाता ह,ै तो परूा 
दल शक्तिशाली बन जाता ह।ै लेकिन अगर एक व्यक्ति नहीं झकुता, तो परूा दल 
कमज़ोर हो जाता ह।ै

11. पैग़म्बर महुम्मद की संतान में आख़िरी बेटे इब्राहीम थे। वे मारिया किब्तिया 
की कोख से 9 हिजरी में जन्मे, और लगभग 18 महीने की उम्र में उनकी मतृ्यु 
हो गई। जिस दिन उनकी मतृ्यु हुई, उसी दिन सरू्यग्रहण भी हुआ। मिस्र के   
मशहूर माहिर फलकियात (खगोलशास्त्री) महमदू पाशा (दहेांत 1885) की 
रिसर्च के मतुाबिक़ यह घटना 29 शव्वाल 10 हिजरी को हुई थी। परुाने ज़माने 
में ग्रहण को लेकर तरह-तरह की ग़लत धारणाए ंफैली हुई थीं। इन्हीं में से एक 
यह थी कि जब कोई बड़ा आदमी मरता ह,ै तब सरूज या चांद को ग्रहण लगता 
ह।ै जब इब्राहीम की मौत के दिन सरू्यग्रहण हुआ, तो लोगों ने कहना शरुू कर 
दिया कि यह ग्रहण पैग़म्बर के बेटे की मौत की वजह से लगा ह।ै पैग़म्बर को 
जब यह बात मालमू हुई, तो उन्होंने बताया कि मौत से इसका कोई रिश्ता नहीं 
ह।ै अब ूमसूा अशअरी की रिवायत के मतुाबिक़, आपने कहा: 

“ये निशानियाँ जो ख़ुदा भजेता ह,ै वो न किसी के मरने की वजह 
से होती हैं और न किसी के जीने की वजह से। बल्कि इसके ज़रिये 
अल्लाह अपने बंदों को डराता ह।ै जब तमु ऐसी कोई चीज़ दखेो, 
तो डर के साथ अल्लाह को याद करो, उससे दआु माँगो और 
माफ़ी तलब करो।” (सहीह अल-बख़ुारी, हदीस संख्या 1059)

सरू्यग्रहण और चदं्रग्रहण किसी इत्तेफाक़ से नहीं होते, बल्कि निश्चित खगोलीय 
नियमों के तहत होते हैं। सरूज और चाँद दोनों बहुत सटीक प्राकृतिक नियमों के 
अनसुार चलते हैं। जब चदं्रमा, पथृ्वी और सरूज के बीच आ जाता ह,ै तो सरूज की 
रोशनी पथृ्वी तक नहीं पहुचँ पाती और सरू्यग्रहण होता ह।ै और जब पथृ्वी, सरूज 



87

पैग़म्बर (स ल्ल०) की जीवनी के प    

और चाँद के बीच आ जाती ह,ै तो चाँद की तरफ़ सरूज की रोशनी नहीं पहुचँती 
और चदं्रग्रहण होता ह।ै यानी, सरू्यग्रहण का मतलब होता ह ैकि चाँद, सरूज के 
सामने आ जाए, और चदं्रग्रहण का मतलब कि पथृ्वी, सरूज और चाँद के बीच 
आ जाए। ये सब पहले से तय ग्रहों की व्यवस्था के अनसुार होता ह।ै उदाहरण के 
लिए, 16 फरवरी 1980 को जो सरू्यग्रहण पड़ा, वह पहले से ही खगोल-शास्त्रियों 
को मालमू था और उसका सटीक समय भी बहुत सही तरीक़े  से पहले से पता 
किया जा चकूा था। तय समय के मतुाबिक़ ही वह शरुू और खत्म हुआ। ऐसे 
ग्रहण समय-समय पर आते रहते हैं, बस उन्हें दखेने की जगहें अलग-अलग होती 
हैं। कहीं परूा ग्रहण दिखता ह ैऔर कहीं आशंिक। परेू सरू्यग्रहण के समय सरूज की 
रोशनी लगभग हज़ार गनुा कम हो जाती ह।ै 

इस्लामी परंपरा यह ह ैकि सरू्यग्रहण और चदं्रग्रहण के समय विशषे नमाज़ (सलात-
उल-कुसफू़ और सलात-उल-खसुफू़) अदा की जाती ह।ै यह नमाज़ अल्लाह के 
सामने अपनी कमज़ोरी और मजबरूी का इज़हार होती ह।ै सरूज अल्लाह की एक 
बहुत बड़ी नेमत (कृपा) ह।ै इसके ज़रिये अल्लाह ने हमारे लिए रोशनी और गर्मी 
का पक्का इतंज़ाम किया ह।ै सरूज का ग्रहण यह बताने के लिए होता ह ैकि जिसने 
इसे रोशन किया ह,ै वह इसे मद्धम भी कर सकता ह।ै अल्लाह हर चीज़ पर सामर्थ्य 
रखने वाला ह।ै वह जब चाह ेकिसी नेमत को वापस ले सकता ह।ै इसलिए जब भी 
ग्रहण हो तो इसंान को अल्लाह को याद करना चाहिए, और यह महससू करना 
चाहिए कि वह खदुा के सामने कितना बेबस ह।ै उसे कहना चाहिए: “ऐ खदुा, 
अगर त ूसरूज को बझुा द,े तो कोई उसे रोशन नहीं कर सकता। अगर त ूहमसे 
रोशनी और गर्मी छीन ले, तो कोई दसूरा उसे हमें द ेनहीं सकता।” 

“ग्रहण” का यह मामला सिर्फ़  सरूज और चाँद तक सीमित नहीं ह।ै इस तरह के 
हालात अल्लाह की दसूरी नेमतों के साथ भी अलग-अलग रूपों में पेश आते 
हैं, जैसे सेहत के साथ बीमारी आ जाना। ये जैसे शरीर का ग्रहण ह।ै अच्छे मौसम 
के बाद बरुा मौसम आना, ये जैसे फ़ज़ा (वातावरण) का ग्रहण ह।ै यानी अल्लाह 



88

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

इसंान को दी गई किसी नेमत को कुछ समय के लिए रोककर यह एहसास दिलाता 
ह ैकि वह कितनी बड़ी नेमत थी। इसका मक़सद यह ह ैकि इसंान के अदंर शकु्र 
(कृतज्ञता) का भाव पैदा हो और वह यह सोच ेकि अगर अल्लाह इस नेमत को 
हमशेा के लिए छीन ले, तो उसका क्या हाल होगा। अल्लाह को अपने बंदों से 
जो सबसे अहम चीज़ चाहिए, वो ह ैउसका डर। और इसंान को डरने वाला बनाने 
के लिए जो तरीक़े  अपनाए गए हैं, उनमें से एक तरीक़ा ह ै“ग्रहण”।

पथृ्वी हमशेा हरकत में रहती ह ै और इसका अदंरूनी हिस्सा बहुत गर्म और 
पिघले हुए पदार्थ से भरा होता ह,ै जो हमशेा उबाल की हालत में रहता ह।ै फिर भी 
हमारे क़दमों के नीच ेज़मीन की सतह बिल्कु ल स्थिर बनी हुई ह।ै यह हमारे लिए 
एक बहुत बड़ी नेमत ह।ै लेकिन आम हालात में हमें इसका अहसास नहीं होता। 
इसलिए कभी-कभी ज़मीन को भकंूप के ज़रिये हिला दिया जाता ह ैताकि इसंान 
यह समझ ेकि खदुा ने किस तरह एक विनाशकारी चीज़ को रोके रखा ह।ै अगर 
वह उसे छोड़ द,े तो इसंान का क्या हाल हो। इसी तरह बारिश भी अल्लाह की 
एक अजीब और रहमत भरी नेमत ह।ै सरूज की गर्मी से पानी के भाप का उठना, 
उसका बादलों की शक्ल में जमा होना, फिर हवा के ज़रिये ज़मीन पर रहमत 
बनकर बरसना और फिर ज़मीन को हरा-भरा कर दनेा — यह सब अल्लाह की 
करामात (चमत्कार) हैं जो वह लगातार करता ह।ै लेकिन जब यह नियमित रूप 
से मिलने लगती ह ैतो इसंान उसकी अहमियत भलू जाता ह।ै इसलिए कभी-कभी 
सखू ेकी स्थिति पैदा की जाती ह ैताकि इसंान जाग जाए और अल्लाह की नेमत 
की क़दर करे। हवा भी अल्लाह की एक बड़ी नेमत ह।ै हवा हर पल हमें ताज़ा 
ऑक्सीजन दतेी ह।ै ठंडी हवा के झोंके खदुा के पंख ेकी तरह हमें सकूुन दतेे हैं। 
हवा बारिश के सिस्टम को भी संतलुित करती ह।ै हवा के अनगिनत फायद ेहैं। 
लेकिन जिस तरह वह हमें दिखाई नहीं दतेी, उसी तरह उसकी अहमियत भी हमारे 
ज़ेहन से छिपी रह जाती ह।ै इसलिए कभी-कभी हवा को तफ़ूान बना दिया जाता ह ै
ताकि इसंान यह समझ ेकि अल्लाह ने उसकी ज़िंदगी के लिए क्या अद्भुत इतंज़ाम 
कर रखा ह।ै इसी तरह हर चीज़ का एक “ग्रहण” होता ह ै— और यह इसलिए 
होता ह ैकि इसंान के अदंर नेमत का अहसास फिर से ज़िंदा हो जाए।



89

पैग़म्बर (स ल्ल०) की जीवनी के प    

क़ुरान में कहा गया ह:ै 

“क्या तमुने ध्यान दिया उस चीज़ पर जो तमु बोते हो। क्या तमु 
उसे उगाते हो या हम हैं उगाने वाले। अगर हम चाहें तो उसे चरू-
चरू कर दें, फिर तमु बातें बनाते रह जाओ। हम तो तावान (दडं) 
में पड़ गए। बल्कि हम बिल्कु ल वंचित (कंगाल) हो गए। क्या 
तमुने ध्यान दिया उस पानी पर जो तमु पीते हो। क्या तमुने उसे 
बादल से उतारा ह।ै या हम हैं उतारने वाले। अगर हम चाहें तो 
उसे बहुत नमकीन बना दें। फिर तमु शकु्र क्यों नहीं करते। क्या 
तमुने ध्यान दिया उस आग पर जिसे तमु जलाते हो। क्या तमुने 
पैदा किया ह ैउसके वकृ्ष को या हम हैं उसके पैदा करने वाले। 
हमने उसे याददिहानी बनाया ह।ै और मसुाफ़िरों के लिए फ़ायद े
की चीज़। अतः तमु अपने महान रब के नाम की स्तुति करो।” 
(क़ुरान, 56:63–74)

हमारी परूी ज़िंदगी ऐसी खदुाई नेमतों पर टिकी हुई ह ैजो कभी भी वापस ली 
जा सकती हैं। इसलिए इसंान को चाहिए कि वह अपने रचयिता और मालिक 
का शकु्रगजु़ार बने — ताकि वह कभी उसे अपनी नेमतों से महरूम न करे। यही 
शकु्रगजु़ारी इसंान को खदुा की नेमतों का हक़दार बनाती ह ै— इस दनुिया में भी 
और मरने के बाद की दनुिया में भी।

12. इमाम अहमद और तबरानी ने हज़रत आयशा की एक रिवायत को अलग-
अलग शब्दों में बयान किया ह।ै बाद के समय में हज़रत आयशा ने एक व्यक्ति 
को वे परिस्थितियाँ बताई ंजो हिजरत के बाद पैग़म्बर मोहम्मद और उनके 
परिवार पर गजु़री थीं। उन्होंने एक रात का ज़िक्र किया, जब उन्होंने अधंरेे में 
टटोल-टटोल कर काम किया था। इसके बाद रिवायत के शब्द इस प्रकार हैं:

“ऐ ईमान वालों की माँ, क्या वह काम चिराग़ की रोशनी में 
हुआ?” उन्होंने कहा, “अगर हमारे पास चिराग़ का तेल होता, तो 



90

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

हम उसे पी जाते।” (अल-मअुजम अल-अवसत, अल-तबरानी, 
हदीस संख्या 8872)

हिजरत के बाद जिस बस्ती को “मदीना-ए-रसलू (पैग़म्बर का शहर)” और 
“मदीना तैयबा (पवित्र शहर)” कहा जाने लगा, वहां उस समय एक भी पक्का 
मकान नहीं था। मस्जिद-ए-नबवी सिर्फ  एक बड़ा सा झोपड़ा थी, जिसे चारों ओर 
से मिट्टी और खजरू की पत्तियों से ढक दिया गया था। मस्जिद में रात के समय 
रोशनी का कोई प्रबंध नहीं था। मस्जिद-ए-नबवी में हिजरत के नौवें वर्ष पहली 
बार चिराग़ जलाया गया। पहले व्यक्ति जिन्होंने मदीना की मस्जिद-ए-नबवी में 
रात को चिराग़ जलाया, वह थे तमीम दारी। (मारिफ़तसु्सहाबा, अब ूनऐुम अल-
इसबहानी, खण्ड 1, पषृ्ठ 448) तमीम दारी ने 9 हिजरी में इस्लाम अपनाया। उस 
समय मक्का फतह हो चकुा था और लगभग परूा अरब इस्लाम में शामिल हो 
चकुा था।

जब मसुलमानों के पास अपने घरों को रोशन करने के लिए चिराग़ नहीं थे और 
मस्जिद में रात के समय अधंरेा रहता था, तब इस्लाम और मसुलमानों को दनुिया 
में सम्मान और प्रभाव प्राप्त था। आज मसुलमानों के घर जगमगा रह ेहैं। उनकी 
मस्जिदें आधनुिक किस्म की लाइटों से चमक रही हैं, लेकिन आज मसुलमानों 
को कहीं भी सम्मान प्राप्त नहीं ह।ै

इसका कारण यह ह ै कि सम्मान और प्रभाव पाने के लिए असली अहमियत 
“इसंान” की होती ह।ै आज मसुलमानों के पास सब कुछ ह,ै लेकिन वही चीज़ 
नहीं ह ैजिसे “इसंान” कहा जाता ह।ै मसु्लिम दनुिया आज मरी हुई आत्माओ ंका 
एक विशाल कब्रिस्तान लगती ह,ै जहाँ रोशनी की चकाचौंध और इमारतों की 
भव्यता तो ह,ै पर ऐसे लोग नहीं हैं जो अल्लाह के लिए तड़पें, जो सत्य के सामने 
झकु जाए,ं जो परलोक की खातिर अपनी सांसारिक इच्छाओ ंका त्याग कर सकें , 
जो अपनी इच्छाओ ंको उच्च सिद्धांतों के अधीन कर सकें । इस्लाम को सम्मानित 
करने के लिए ऐसे मनषु्यों की ज़रूरत ह ैजिन्हें अल्लाह की महानता का बोध नम्र 



91

पैग़म्बर (स ल्ल०) की जीवनी के प    

बना द,े परलोक का डर जिनके घमडं को समाप्त कर द।े और आज वही लोग 
इस्लाम के भव्य मचं में कहीं दिखाई नहीं दतेे।

13. प्राचीन अरब के उत्तर और दक्षिण के उपजाऊ भाग उस समय की दो बड़े 
साम्राज्य—सासानी राज्य और बाइजेंटाइन (रोमी) राज्य—के क़ब्ज़े में थे। 
उत्तर में ग़स्सान और बसुरा की रियासतें थीं। ये दोनों बाइजेंटाइन साम्राज्य 
यानी रोमियों के अधीन थीं, और यहां उनकी तरफ़ से अरब नेता शासन 
करते थे। रोमी असर के कारण यहां की ज़्यादातर आबादी ईसाई धर्म अपना 
चकुी थी। अरब के दक्षिण में बहरीन, ओमान और यमामा की रियासतें थीं। 
ये राज्य सासानी (ईरानी) साम्राज्य के अधीन थे और उनके असर से यहां के 
लोगों में पारसी धर्म फैल चकुा था।

6 हिजरी में जब हुदबैिया के स्थान पर क़ुर श से दस साल का अयदु्ध-सधंि (no-war 
pact) हुई और हालात शांतिपरू्ण हो गए, तो पैग़म्बर महुम्मद (सल्ल०) ने अरब 
के आसपास के राज्यों को इस्लाम का सदंशे भजेना शरुू किया। इसी कड़ी में एक 
सदंशे हारिस बिन अबी शमर ग़स्सानी के नाम था। अल्लाह के रसलू के प्रतिनिधि 
शजुाअ बिन वहब यह संदशे लेकर उसके पास गए। उस पत्र में यह भी लिखा था कि 
‘‘अल्लाह पर विश्वास करो, तमु्हारी हुकूमत बनी रहगेी’’। जब उसने यह वाक्य पढ़ा 
तो उसे गसु्सा आ गया। उसने पत्र ज़मीन पर फें क दिया और कहा: ‘‘मरेी हुकूमत 
मझुसे कौन छीन सकता ह’ै’ (तारीख़ अल-तबरी, खण्ड 2, पषृ्ठ 652)

बसुरा का शासक शर्जील बिन अम्र ग़स्सानी ने इससे भी ज़्यादा बरुा व्यवहार 
किया। इस रोमी गवर्नर के पास अल्लाह के रसलू के प्रतिनिधि हारिस बिन उमरै 
अज़दी आपका पत्र लेकर गए थे। जब वे शाम की सरहद पर मतूा  नाम के गांव 
में दाखिल हुए, तो बसुरा के शासक के इशारे पर एक दहेाती ने आपके प्रतिनिधि 
की हत्या कर दी (अल-तबक़ात अल-कुबरा, इब्ने सअद, खण्ड 4, पषृ्ठ 255)।

अतंरराष्ट्रीय परंपराओ ंके मतुाबिक़ यह घटना एक दशे द्वारा दसूरे दशे पर हमला 
करने के बराबर मानी जाती थी। अलग-अलग संकेत यह भी बता रह ेथे कि शाम 
की फौजें आगे बढ़कर मदीना में दाख़िल होना चाहती थीं। रोमी बादशाही यह 
बर्दाश्त नहीं कर सकती थी कि अरब में कोई स्वतंत्र सरकार बने और तरक्की करे।



92

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

जब हारिस बिन उमरै की हत्या की ख़बर मदीना पहुचंी तो पैग़म्बर (सल्ल०) 
ने इसका सैनिक जवाब दनेा ज़रूरी समझा। आपने आदशे दिया कि मसुलमान 
अपने-अपने हथियार लेकर ‘हरक’ नाम की जगह पर जमा हो जाए।ं नतीजतन 
तीन हज़ार लोगों की इस्लामी सेना तैयार हो गई। आपने इस सेना का नेता ज़ैद 
बिन हारिसा को बनाया और ज़रूरी सलाह दकेर उन्हें शाम की ओर रवाना किया।

इस्लामी सेना ने ‘मआन’ (शाम) पहुचंकर डेरा डाला। दसूरी ओर, बसुरा का 
शासक भी यदु्ध के लिए तैयार हो गया। उसे इस बात से भी हिम्मत मिली कि 
संयोग से उस समय रोमी सम्राट ‘हिरक्ल’ बल्क़ा के इलाके ‘मआब’ में आया 
हुआ था। उसके साथ एक लाख सशस्त्र सैनिक थे। साथ ही इस क्षेत्र के ईसाई 
क़बीले—लख़्म, जजु़ाम, क़ै न, बहराअ और बली—भी ईसाई भावना के जोश में 
खड़े हो गए और बनी बली के प्रमखु मालिक बिन ज़ाफ़िला की अगवुाई में लड़ने 
के लिए तैयार हो गए। इस तरह शाम के मोर्चे पर एक लाख से ज़्यादा की सेना 
इकट्ठा हो गई, जबकि मसुलमानों की संख्या सिर्फ़  तीन हज़ार थी।

यह लड़ाई जमादी अल-ऊला 8 हिजरी में हुई। इसमें ज़ैद बिन हारिसा दशु्मनों के 
हाथों शहीद हो गए। उसके बाद जाफ़र बिन अबी तालिब और अब्दुल्लाह बिन 
रवाहा भी सेना की अगवुाई करते हुए शहीद हो गए। मसुलमानों का झडंा गिरने 
से सेना में बिखराव की स्थिति पैदा हो गई। उस समय इस्लामी फौज के एक 
सिपाही साबित बिन अक़रम ने आगे बढ़कर झडंा उठा लिया और ज़ोर से कहा: 
‘‘मसुलमानो! किसी एक व्यक्ति को अपना नेता चनु लो’’ मसु्लिम सैनिकों ने 
आवाज़ लगाई: ‘‘हम तमु्हारी क़यादत पर राज़ी हैं’’। लेकिन साबित बिन अक़रम 
ने जवाब दिया: “मैं यह काम नहीं कर सकता,” तो मसुलमानों ने खालिद बिन 
वलीद को अपना नेता बना लिया। खालिद बिन वलीद आगे बढ़े, झडंा अपने 
हाथ में लिया और रोमी सेना पर हमला करके उन्हें पीछे धकेल दिया।” (दखेें: 
तारीख अल-तबरी, खण्ड 3, पषृ्ठ 36–42; अल-कामिल फी अल-तारीख़, इबन 
अल-असीर, खण्ड 2, पषृ्ठ 234–238)

लेकिन यह यदु्ध परूी तरह से खत्म नहीं हुआ था। हमशेा यह डर बना हुआ था कि 
रोमी मदद से ग़स्सानी मदीना पर हमला कर सकते हैं और इस नई बनी इस्लामी 



93

पैग़म्बर (स ल्ल०) की जीवनी के प    

सरकार को खत्म कर सकते हैं। ज़िलहिज्जा 5 हिजरी में बन ूकुरैज़ा का संकट 
समाप्त करने के बाद जब मदीना में कुछ आर थ्िक समस्याए ंआई ंऔर पैग़म्बर की 
पत्नियों ने खर्च बढ़ाने की मांग की, तो आप को बहुत दखु हुआ और आपने एक 
महीने तक घर में न जाने की क़सम खा ली। इतिहास में आता ह ैकि जब पैग़म्बर 
के एक साथी हज़रत उमर से मिले और कहा, ‘‘कुछ सनुा आपने?’’ तो हज़रत 
उमर के मुहँ से तरंुत निकला: ‘‘क्या ग़स्सानी आ गए?’’ इससे अदंाज़ा होता ह ै
कि उस समय ग़स्सानी राज्य की तरफ़ से मदीना को कितना बड़ा ख़तरा महससू 
किया जा रहा था।

पैग़म्बर महुम्मद (सल्ल०) को इस समस्या का गहरा आभास था। इसलिए अपने 
जीवन के अतंिम दिनों में जिन कार्यों के लिए आपने विशषे रूप से तैयारी की, 
उनमें ग़स्सानियों या सीध ेशब्दों में कहें तो रोमियों से मकुाबले के लिए सेना तैयार 
करना भी शामिल था। आपने इस उद्देश्य के लिए एक सैन्य दल संगठित किया। 
इस दल में यद्यपि अब ूबक्र और उमर जैसे वरिष्ठ सहाबी (साथी) भी थे, कित ु
आपने अत्यधिक सझू-बझू का परिचय दतेे हुए इस सेना का नेततृ्व उसामा बिन 
ज़ैद को सौंपा। उसामा एक साहसी यवुक थे। वे उस कार्य को परूा कर सकते थे 
जो उनके पिता के समय मतूा की लड़ाई में अधरूा रह गया था। मतूा की लड़ाई में 
मसुलमानों ने उसामा के पिता ज़ैद बिन हारिसा के नेततृ्व में रोमियों का सामना 
किया था, और ज़ैद इस यदु्ध में शहीद हो गए थे। जब मसुलमानों को यह समझ 
में आया कि यदु्ध को आगे जारी रखना उनके हित में नहीं ह,ै तो हज़रत ख़ालिद 
बीच में ही वापस मदीना लौट आए। 

हालांकि, पैग़म्बर (सल्ल०) के जीवनकाल में उसामा की यह सेना रवाना नहीं हो 
सकी, क्योंकि इसी समय आपको बीमारी ने परूी तरह जकड़ लिया था। आपके 
दहेांत के बाद अब ूबक्र (रज़ि०) ने पहले खलीफ़ा के रूप में इस सेना को शाम 
की ओर रवाना किया।

यह प्रस्थान भी इस्लामी इतिहास की एक आश्चर्यजनक घटना थी। पैग़म्बर 
(सल्ल०) के दहेांत के बाद चारों ओर से इर्तिदाद (इस्लाम के कुछ बनुयादी 



94

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

आधारों को मानने से इकंार) की खबरें आने लगीं। लोगों ने पहले खलीफ़ा को 
सलाह दी कि अब जबकि मसुलमानों की राजधानी संकट में ह ैऔर मदीना पर 
हमले की तैयारियाँ हो रही हैं, इस सेना को रवाना करने की योजना को स्थगित 
कर दिया जाए। लेकिन अब ूबक्र (रज़ि०) का यह उत्तर लोगों को शांत करने के 
लिए पर्याप्त था: ‘‘अगर मझु ेयह विश्वास हो कि सेना के रवाना होने के बाद कोई 
दरिंदा मझु ेमदीना में अकेला पाकर मार डालेगा, तब भी मैं उस सेना को नहीं 
रोकंूगा जिसे स्वयं पैग़म्बर ने संगठित किया ह।ै”

“ख़दुा की कसम! मैं उस गाँठ को कभी नहीं खोलूँगा जो रसलू अल्लाह 
(सल्ल०) ने बाँधी थी, चाह ेपरिंद ेहमें नोच-नोच कर खा जाएँ, और शहर मदीना 
के चारों ओर दरिंद ेघमू रह ेहों, और अगर कुत्ते उम्महातलु मोमिनीन (ईमान 
वालों की माताओ ं– नबी (सल्ल०) की बीवियाँ) को पैरों से घसीटें, तब भी 
मैं उसामा की फौज को ज़रूर रवाना करूँ गा।” (अल-बिदाया वा अन-निहाया, 
खण्ड 6, पषृ्ठ 304) 

हज़रत अब ूबक्र (रज़ि०) का यह ईमान से भरा साहस काम आया। उसामा की 
सेना न केवल रोमियों से संघर्ष में सफल रही, बल्कि रोम साम्राज्य के विरुद्ध 
मसुलमानों की विजय ने धर्म-त्याग करने वालों का मनोबल भी तोड़ दिया, और 
उन्हें ज़्यादा आसानी से पराजित किया जा सका।

यह घटना अपने भीतर एक गहरी दरूदर्शिता भी समटेे हुए थी। अरब क़बीले लंबे 
समय से आपसी संघर्षों में उलझ ेरहते थे। ऐसी स्थिति में यह संभावना बनी रहती 
थी कि यदि अपनी ऊर्जा और सामर्थ्य को दिशा दनेे के लिए कोई बाहरी अवसर 
न मिला, तो वे फिर से परस्पर टकराव में पड़ सकते थे। परिस्थितियों ने पैग़म्बर 
के जीवन के अतंिम समय में अरब शक्ति को रोम साम्राज्य की ओर कें द्रित करके 
इस चनुौती का समाधान प्रस्तुत किया। इससे अरबों की साहसी और योद्धा प्रवतृ्ति 
को एक रचनात्मक दिशा और नया मचं मिल गया।

इसके परिणामस्वरूप इतिहास ने यह परिवर्तन दखेा कि जो लोग पहले आपसी 
संघर्षों तक सीमित थे, वे एक सदी से भी कम समय में विशाल क्षेत्र तक अपना 
प्रभाव स्थापित करने में सफल हो गए।



95

पैग़म्बर (स ल्ल०) की जीवनी के प    

ब्रिटिश लेखक सर जॉन बैगट ग्लब (1897–1986) ने अपनी पसु्तक The Life 
and Times of Muhammad में इसी तथ्य की ओर संकेत करते हुए लिखा ह:ै

“अरब क़बीले प्राचीन काल से ही आपसी यदु्धों और झगड़ों में 
जीवन व्यतीत करते थे। ये झगड़े किसी विशषे कारण से नहीं होते 
थे, बल्कि उनके जीवन का स्वाभाविक हिस्सा बन चकेु थे। अब 
जब वे इस्लाम स्वीकार कर चकेु थे और आपस में टकराव से रोके 
जा चकेु थे, तो फ़ितरी तौर पर यह आवश्यक था कि उनकी सैन्य 
प्रवतृ्ति को किसी रचनात्मक दिशा में प्रयकु्त किया जाए। इस्लाम 
के पैग़म्बर ने स्वयं उस अभियान को पनुः आरंभ करके, जो पहले 
मतूा में विफल हुआ था, इस प्रश्न का व्यावहारिक उत्तर द ेदिया।”

इसके बाद घटनाक्रम तेज़ी से आगे बढ़ा। 634 ईस्वी की सर्दियों में अरब सेनाए ँ
फिलिस्तीन और सीरिया की ओर बढ़ीं। उसी समय, परू्वी अरब के कुछ क़बीलों 
ने, जो हीरा की लख़मी रियासत पर क़ब्ज़े के बाद से ईरान के विरोधी बन गए 
थे, फ़ुर ात की दिशा में प्रस्थान किया और हीरा पर नियंत्रण स्थापित कर लिया। 
26 अगस्त 636 को यरमकू के मदैान में बाइज़ेंटाइन सेनाए ँपराजित हुई ंऔर 
सीरिया का परूा इलाक़ा तबरिया तक अरबों के नियंत्रण में आ गया। फरवरी 637 
में क़ादिसिया में ईरानी सेना पर निर्णायक जीत के बाद प्राचीन इराक़, जिसमें 
राजधानी मदायन भी शामिल थी, अरबों के अधीन आ गया। 640 में मिस्र पर 
अभियान के दौरान बाइज़ेंटाइन सत्ता को पनुः हार का सामना करना पड़ा और 
सितंबर 642 तक परूा मिस्र अरब शासन के अधीन आ गया। उसी वर्ष नहावंद में 
ईरान की शषे सेना भी परास्त हुई और ईरानी साम्राज्य का अतं हो गया।

पैग़म्बर महुम्मद (सल्ल०) और उनके बाद पहले ख़लीफ़ा अब ूबक्र (रज़ि०) ने 
बेहद संवेदनशील परिस्थितियों के बावजदू हज़रत उसामा की सेना को रोमियों 
की ओर भजेा। यह मसुलमानों की आने वाली नस्लों के लिए एक महान सबक़ 
था: मसुलमानों के लिए शक्ति का प्रयोग बाहरी दनुिया में करना चाहिए, न कि 
अपने ही समाज में। लेकिन यह अजीब बात ह ैकि बाद के दौर में मसुलमान इस 



96

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

सबसे महत्वपरू्ण सबक़ को भलू गए। विशषे रूप से वर्तमान समय में तो स्थिति 
यह ह ैकि मसु्लिम दशे आपस में दो गटुों (तरक्क़ी-पसंद और परंपरावादी) में बंटे 
हुए हैं और एक-दसूरे के विरोधी बन गए हैं। उनकी सशस्त्र सेनाए ंअपने ही दशेों 
को “विजय” करने में लगी हुई हैं, मसु्लिम संगठन अपने ही दशेों की सरकारों से 
टकराव में हैं। बाहरी दशु्मनों से मक़ुाबले के लिए हर कोई कमजोर ह,ै और अपने 
भाइयों से लड़ने के लिए हर कोई तैयार खड़ा ह।ै ऐसी स्थिति में अगर इस्लाम का 
संदशे पहुचँाने का काम ठहर जाए, तो इसमें आश्चर्य की कोई बात नहीं।

14. प्रसिद्ध ऐतिहासिक विवरणों के अनसुार, काबा का कुल चार बार पनुर्निर्माण 
हुआ ह।ै पहली बार, जब हज़रत इब्राहीम ने अपने पतु्र इस्माईल की सहायता 
से इसे बनाया। दसूरी बार इस्लाम से पहले क़ुर श ने इसका पनुर्निर्माण किया, 
जब अधिक वर्षा के कारण वह ढह गया था। इस दसूरी मरम्मत में पैग़म्बर 
महुम्मद (उनकी पैग़म्बरी से परू्व) भी शामिल हुए थे। क़ुर श ने इसकी लंबाई में 
छह हाथ की कमी कर दी थी, जहाँ अब ‘हतीम’ स्थित ह।ै पैग़म्बर ने इस संदर्भ 
में हज़रत आयशा से कहा:

“अगर तमु्हार लोग अभी जल्द ही अज्ञानता (इस्लाम से पहले 
की रीत-व-रिवाज) से बाहर न आए होते, तो मैं काबा को गिराकर 
इब्राहीम के नक़्शे के अनसुार उसका पनुर्निर्माण करता... और 
इसके दो दरवाज़े बनाता, एक परू्व दिशा में और दसूरा पश्चिम में।” 
(सहीह मसु्लिम, हदीस संख्या 1333)

तीसरी बार इसका निर्माण 36 हिजरी में यज़ीद बिन मआुविया के शासनकाल 
में हुआ। यज़ीद की सीरियाई सेना ने हुसैन बिन नमुरै के नेततृ्व में अब्दुल्ला बिन 
ज़ुबैर का मक्का में घरेाव किया और काबा पर पत्थरबाज़ी की, जिससे उसमें आग 
लग गई और वह गिर गया। इसके बाद अब्दुल्ला बिन ज़ुबैर ने इसका पनुर्निर्माण 
कराया। उन्होंने पैग़म्बर की उपरोक्त हदीस को ध्यान में रखते हुए इसे फिर से 
इब्राहीम की बनावट पर तैयार कराया और उसमें दो दरवाज़े बनाए, ताकि एक 
दरवाज़े से प्रवेश हो और दसूरे से बाहर निकला जाए। जब अब्दुल्ला बिन ज़ुबैर 



97

पैग़म्बर (स ल्ल०) की जीवनी के प    

की हत्या हुई, तो हज्जाज ने ख़लीफ़ा अब्दुल मलिक बिन मर्वान को स्थिति से 
अवगत कराया। अब्दुल मलिक ने आदशे दिया कि “हमें अब्दुल्ला बिन ज़ुबैर के 
कार्यों का पालन नहीं करना ह।ै काबा को फिर से पहले की नींव पर पनुः निर्माण 
कराओ और वह दसूरा दरवाज़ा बंद कराओ जो अब्दुल्ला बिन ज़ुबैर ने खोला 
था।” ये चौथी बार था (सहीह मसु्लिम, हदीस संख्या 1333)।

जब ख़लीफ़ा हारून रशीद का दौर आया तो उन्होंने फिर से काबा को अब्दुल्ला 
बिन ज़ुबैर की बनावट के अनसुार निर्माण कराने का इरादा किया। उस समय 
प्रसिद्ध विद्वान इमाम मालिक बिन अनस ने ख़लीफ़ा से कहा:

“ऐ अमीरुल मोमिनीन! मैं आपको अल्लाह की क़सम दतेा हू ँ
कि इस घर को अपने बाद के शासकों के लिए खिलवाड़ न बनने 
दीजिए, कि वे जब चाहें उसमें बदलाव करते रहें। इससे इस घर 
की गरिमा लोगों के दिलों से समाप्त हो जाएगी।” (अल-रौज़ 
अल-उन्फ़, अल-सहुलैी, खण्ड 2, पषृ्ठ 173) 

इस प्रकार इमाम मालिक ने ख़लीफ़ा हारून रशीद को उसकी योजना पर अमल 
करने से रोक दिया।

परंपराओ ंको तोड़े बिना चपुचाप बदलाव लाना पैग़म्बरी तौर-तरीकों का एक 
महत्वपरू्ण सिद्धांत ह।ै सामाजिक जीवन में परंपराओ ंका अत्यंत महत्व होता ह।ै 
अधिकतर लोग इन्हीं परंपराओ ंके सहारे जीवन जीते हैं। यदि परंपराए ँअचानक 
तोड़ दी जाए,ँ तो सामान्य लोगों के पास नैतिकता का कोई आधार नहीं बचता।

किसी समाज में परंपराए ँसदियों की ऐतिहासिक प्रक्रिया से बनती हैं। किसी ने 
सही कहा ह:ै “एक छोटी सी परंपरा बनाने के लिए बहुत बड़ी ऐतिहासिक प्रक्रिया 
चाहिए।” 

It requires a lot of history to make a little tradition.

यही कारण ह ैकि पैग़म्बर धीरे-धीरे हिकमत के साथ सधुार लाते हैं, न कि उग्र 
और शोरगलु वाले तरीक़ों से।



98

पैग़म्बर (सल्ल०) की सुन्नत

अरबी भाषा में ‘सनु‍्नत’ का मतलब होता ह ैतरीक़ा। इससे मरुाद (आशय) ख़दुा 
का वो पसंदीदा तरीक़ा ह ै जिसे अल्लाह ने अपने भजेे गए पैग़म्बर के ज़रिये 
इसंानों को बताया। क़ुरान में यह शब्द अल्लाह की व्यवस्था के सभी तरीक़ों के 
लिए आया ह।ै क़ुरान में इस्लामी समाज के नियमों को बताते हुए कहा गया ह:ै

“ख़दुा चाहता ह ै कि वह तमु्हार लिए स्पष्ट करे और तमु्हें उन 
लोगों के तरीक़े पर चलाए जो तमुसे पहले थे, और तमु्हारी ओर 
ध्यान द।े और अल्लाह सब जानने वाला और बदु्धिमान ह।ै” 
(क़ुरान, 4:26)

जब अल्लाह ने इस दनुिया को बनाया, तभी यह भी तय कर दिया कि दनुिया को 
चलाने के लिए उसका कौन सा तरीक़ा सबसे पसंदीदा होगा। इस तरीक़े को उसने 
बाक़ी सषृ्टि में परूी ताक़त से लाग ूकिया, यहाँ तक कि कोई भी चीज़ उससे ज़रा 
भी अलग नहीं हो सकती। लेकिन इसंान को उसने इसकी पाबंदी नहीं दी। इसंान 
को सोचने और करने की परूी आज़ादी दी गई, और कहा गया कि जो लोग अपनी 
मरज़ी से मरेे पसंदीदा तरीक़े पर चलेंगे, उनके लिए जन्नत के बाग़ हैं, और जो 
उससे हटेंगे, उनके लिए जहन्नम की आग ह।ै

अल्लाह के इसी पसंदीदा तरीक़े को इसंानों के सामने साफ़ करने के लिए ख़दुा ने 
अपने रसलूों (पैग़म्बरों) को भजेा। रसलूों ने उसे बोलकर भी बताया और अपने 
व्यवहार से करके भी दिखाया कि अल्लाह की पसंद के अनसुार ज़िंदगी कैसे 
जीनी चाहिए। यही चीज़ ‘रसलू की सनु‍्नत’ कहलाती ह।ै रसलू की सनु‍्नत का 
संबंध दाँत साफ़ करने (मिस्वाक) और नहाने जैसे व्यक्तिगत कामों से भी ह,ै और 
समाज की तरक्क़ी व सधुार जैसे सामहूिक मामलों से भी। जो लोग अल्लाह के 
यहां उसके पसंदीदा बंदों में शामिल होना चाहते हैं, उनके लिए ज़रूरी ह ैकि वे 
अपनी परूी ज़िंदगी में रसलू की सनु‍्नत की पैरवी करें। अपनी ज़िंदगी के किसी भी 
मामले को इससे अलग या असंबंधित न समझें।



99

पैग़म्बर (स ल्ल०) की सुन 

रसलू की व्यक्तिगत सनु‍्नतों में सबसे महत्वपरू्ण सनु‍्नत ह ै— अल्लाह से उसके 
बन्दों का परिचय कराना। पैग़म्बर महुम्मद की ज़िंदगी के अध्ययन से पता चलता 
ह ै कि दिन-रात उन्हें सबसे ज़्यादा चितंा इसी बात की होती थी कि वो कैसे 
अल्लाह के बन्दों को अल्लाह के क़रीब लायें इस मामले में आप इतने चितंित 
रहते थे कि खदु अल्लाह ने कहा: “शायद तमु इस ग़म में खदु को मिटा डालोगे 
कि लोग ईमान नहीं ला रह।े” (क़ुरान, 26:3)

रसलू का यह कथन ह:ै “जिसे मरेी सनु‍्नत से लगाव न हो, वह मझुसे नहीं।” 
(सहीह अल-बख़ुारी, हदीस संख्या 5063) यह हदीस जिस तरह शादी-विवाह 
जैसे मामलों पर लाग ूहोती ह,ै वैसे ही अल्लाह की ओर उसके बन्दों को बलुाने 
के काम पर भी लाग ूहोती ह।ै रसलू के आदर्श को अपनाने वाला वही ह ैजो बाक़ी 
मामलों के साथ-साथ अल्लाह की ओर बलुाने के मामले में भी पैग़म्बर के तरीक़े 
की ही पैरवी करे। 

रसलू की तमाम सनु‍्नतों में से एक महत्वपरू्ण सनु‍्नत ह ै— धीरे-धीरे सधुार लाना 
(तदरीज) या यथार्थवाद। यानी सिद्धांतों को लाग ूकरते समय वास्तविक हालात 
का ध्यान रखना। रसलू ने सामाजिक सधुार के सभी मामलों में हमशेा तदरीज (एक 
के बाद एक) की नीति अपनाई। आज की भाषा में कहा जाए तो आपका तरीक़ा 
कोई क्रांतिकारी (Revolutionary) नहीं था बल्कि क्रमिक (Evolutionary) 
था। हज़रत आयशा एक हदीस में इस बात को इस तरह बताती हैं:

“सबसे पहले जो क़ुरान की सरूतें उतरीं, उनमें जन्नत और 
जहन्नम का ज़िक्र था। जब लोगों के दिल इस्लाम के लिए तैयार 
हो गए तब हलाल और हराम की बातें आई।ं अगर सबसे पहले 
यह आदशे आता कि शराब न पियो, तो लोग कहते — हम 
कभी शराब नहीं छोड़ेंगे। और अगर यह आता कि व्यभिचार 
न करो, तो कहते — हम कभी इसे नहीं छोड़ेंगे।” (सहीह अल-
बख़ुारी, हदीस संख्या 4993)



100

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

8 हिजरी, रमज़ान के महीने में मक्का फ़तह हुआ। इसके बाद मक्का पैग़म्बर के 
अधिकार में आ गया। लेकिन इतिहास बताता ह ैकि आपने काबा से जडु़े धार्मिक 
आदशेों को तरंुत लाग ूनहीं किया, बल्कि जो कुछ भी किया, वह धीरे-धीरे किया। 
मक्का की फ़तह के बाद, 8 हिजरी का जो हज हुआ वह परुाने रिवाज के अनसुार 
ही हुआ। इसके बाद 9 हिजरी में दसूरा हज इस तरह हुआ कि मसुलमानों ने अपने 
तरीक़े से हज किया और ग़ैर-मसुलमानों ने अपने तरीक़े से। फिर जब 10 हिजरी 
में तीसरा हज आया, तो आपने आदशे दिया कि यह हज परूी तरह इस्लामी तरीक़े 
से किया जाए। यही वह हज ह ैजो इस्लामी इतिहास में हज्जतलु विदा (विदाई 
हज) के नाम से जाना जाता ह।ै 

स्वाभाविक रूप से रसलू को यह पसंद नहीं था कि लोग काबा में परुाने रिवाजों के 
अनसुार हज करें। क्योंकि उसमें लोग नंगे होकर हज करते और दसूरी जाहिलियत 
की रस्में करते थे। लेकिन अधिकार मिलने के बावजदू आपने उन्हें इससे रोकने में 
जल्दबाज़ी नहीं की। इसी वजह से मक्का की फ़तह के बाद दो साल तक आपने 
खदु हज नहीं किया। जब हज का महीना आया, तो आपने कहा: “लोग काबा में 
आएगंे और नंगे होकर तवाफ़ करेंगे। मैं तब तक हज नहीं करना चाहता जब तक 
यह सब बंद न हो जाए।” (तफ़्सीर इब्ने कसीर, खण्ड 4, पषृ्ठ 103) 

मक्का की विजय के बाद पहला वर्ष (8 हिजरी) ऐसा था जब मसुलमानों ने 
हज किया, कित ुपैग़म्बर महुम्मद (सल्ल०) स्वयं हज के लिए नहीं गए। अगले 
वर्ष (9 हिजरी) आपने मसुलमान हाजियों के एक क़ाफ़िले को हज़रत अब ूबक्र 
(रज़ियल्लाहु अन्हु) के नेततृ्व में मदीना से मक्का के लिए रवाना किया।

इसके बाद क़ुरान में यह निर्देश अवतरित हुआ कि जो लोग अल्लाह के साथ 
किसी को साझी ठहराते हैं, वे उस वर्ष के बाद हरम (काबा के पवित्र क्षेत्र) के 
निकट न आए ँ(9:28)। इस निर्देश के अनपुालन में पैग़म्बर महुम्मद (सल्लल्लाहु 
अलैहि वसल्लम) ने हज़रत अली (रज़ियल्लाहु अन्हु) को हज के अवसर पर 
मक्का भजेा और उन्हें यह ज़िम्मेदारी सौंपी कि वे सार्वजनिक रूप से यह घोषणा 
करें कि अगले वर्ष से हज केवल उन लोगों के लिए होगा जो एकेश्वरवाद में 



101

पैग़म्बर (स ल्ल०) की सुन 

विश्वास रखते हैं, और काबा की परिक्रमा नग्न अवस्था में करने की प्राचीन प्रथा 
अब समाप्त की जा रही ह ै(सहीह अल-बखु़ारी, हदीस संख्या 369)।

आने वाले वर्षों में, जब बहुदवेवादी प्रथाए ँक्रमशः समाप्त होती चली गई,ं तब 
हज अपने मलू एकेश्वरवादी स्वरूप में पनुः स्थापित हुआ। हिजरत के दसवें वर्ष में 
पैग़म्बर महुम्मद (सल्ल०) ने स्वयं हज अदा किया — यह उनका एकमात्र हज था 
जो उन्होंने मदीना हिजरत के बाद किया और इतिहास में हज्जतलु विदा (विदाई 
हज) के नाम से प्रसिद्ध ह।ै 

इन बातों से यह स्पष्ट होता ह ैकि पैग़म्बर ने धार्मिक आदशेों को लाग ूकरने में एक-
एक करके लाग ूकी जाने वाली नीति (step-by-step policy) की बदु्धिमत्ता को 
किस प्रकार ध्यान में रखा। यहां तक कि सत्ता प्राप्त होने के बावजदू आपने तदरीज 
के सिद्धांत को नहीं छोड़ा। अल्लाह के पैग़म्बर ने स्वयं को रोका, कित ुशिर्क  करने 
वालों को समय से पहले रोकने हते ुकोई बलपरू्वक कार्रवाई नहीं की।

पैग़म्बर की जीवन शलैी केवल वही नहीं ह ैजिसे आम लोग “सनु्नत” के नाम से 
जानते हैं। इसके अतिरिक्त भी उनकी अनेक सनु्नतें हैं। इन्हीं में से एक सनु्नत ह,ै 
जिसे धीरे-धीरे सधुार या वास्तविकता पर आधारित दृष्टिकोण कहा जा सकता 
ह।ै पैग़म्बर महुम्मद (सल्ल०) मक्का में तेरह वर्षों तक नबी के रूप में रह,े लेकिन 
उन्होंने कभी भी काबा की अपवित्रता के विरोध में प्रदर्शन नहीं किया। यहां तक 
कि मक्का की विजय और प्रभतु्व प्राप्त होने के बाद भी आपने तत्काल अनचुित 
धार्मिक प्रथाओ ंको समाप्त करने में जल्दबाज़ी नहीं की। शक्ति-संपन्न होने के 
बावजदू आपने दो वर्षों तक प्रतीक्षा की, और तीसरे वर्ष जो हज हुआ, उस में वे 
सभी सधुार लाग ूकिए जिन्हें आप इस्लामी राज्य में लाग ूकरना चाहते थे।

एक-एक करके लाग ूकी जाने वाली नीति को अपनाने में अनेक लाभ हैं, जो 
किसी अन्य विधि से प्राप्त नहीं किए जा सकते:

1. 	इसका एक महत्वपरू्ण लाभ यह ह ैकि इच्छित परिणाम तक पहुचँना सनुिश्चित 
हो जाता ह।ै धीरे-धीरे आगे बढ़ना अर्थात ् प्रत्येक क़दम को मज़बतूी से 



102

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

जमाकर और परिस्थितियों का मलू्यांकन करते हुए आगे बढ़ना। ऐसा व्यक्ति 
केवल जोश में आकर मदैान में नहीं कूद पड़ता, बल्कि बाहरी कारणों का 
लिहाज़ करते हुए, परिस्थिति के अनसुार अपने लक्ष्य की ओर बढ़ता ह।ै और 
जो व्यक्ति इस नीति को अपनाता ह,ै वह अतंतः अपने लक्ष्य तक अवश्य 
पहुचँता ह।ै

2.	 इसका दसूरा लाभ यह ह ैकि व्यक्ति अनावश्यक हानि से बच जाता ह।ै जो 
व्यक्ति अचानक लक्ष्य तक पहुचँना चाह,े उसे अक्सर ऐसी शक्तियों से परू्व-
समय में भिड़ना पड़ता ह,ै जिनसे प्रभावी ढंग से निपटने के लिए वह अभी 
तैयार नहीं होता। इसका परिणाम यह होता ह ैकि व्यक्ति को जान-माल की 
ऐसी क्षति सहनी पड़ती ह ैजिसकी भरपाई वर्षों तक भी नहीं हो पाती।



भाग दो





105

पैग़म्बर-ए-इंक़लाब

अल्लाह यह चाहता ह ैकि उसका धर्म दनुिया में इज़्ज़त और बलंुदी के साथ फैले। 
और उसे दनुिया में प्रमखु विचारधारा का स्थान प्राप्त हो, लेकिन धर्म की वैचारिक 
श्रेष्ठता के लिए वैश्विक परिस्थितियों का अनकूुल होना ज़रूरी ह।ै अल्लाह ने 
हज़ारों वर्षों की प्रक्रिया से अतंिम पैग़म्बर के लिए अनकूुल परिस्थितियाँ पैदा कीं। 
उन्होंने उन परिस्थितियों को पहचाना और हिकमत (दरूदर्शिता) से उनका उपयोग 
करके इस्लाम को दनुिया में एक प्रमखु विचारधारा का स्थान प्रदान किया।

अब फिर से, बीते हज़ार साल की प्रक्रिया के बाद, अल्लाह ने वैसे ही सारे 
अनकूुल हालात इकट्ठा कर दिए हैं, जिनका सही तरह से इस्तेमाल करके इस्लाम 
को फिर से वही श्रेष्ठता और महानता दी जा सकती ह,ै जैसी पहले थी। 

लेकिन इन मौक़ों को हक़ीक़त बनाने के लिए एक ऐसी गंभीर कोशिश चाहिए, जो 
वक्त को सही तरीक़े से समझकर की जाए। जो ग़ुस्से या बदले की भावना से नहीं, 
बल्कि सकारात्मक सोच के साथ आगे बढ़े। जो हर दसूरी भावना को छोड़कर 
सिर्फ़  दीन को श्रेष्ठता प्रदान करने की कोशिश करे। जो अल्लाह से प्राप्त दरूदर्शिता 
के मार्गदर्शन में आगे बढ़े, न कि इसंानों की ग़लतफ़हमियों के साथ। जिसका 
मक़सद अल्लाह की महानता को दिखाना हो, न कि किसी जाति या दशे का झडंा 
ऊँचा करना। इसी तरह के लोगों ने पहले भी अल्लाह के धर्म को सम्मानित स्थान 
दिया था, और आज भी वही लोग इसे ऊँचाई देंगे। इसके उलट, जो लोग सिर्फ़  
नारों से भीड़ इकट्ठा करना ही काम समझते हैं, जो हर छोटी-बड़ी बात पर बिना 
सोच ेसमझ ेकूद पड़ते हैं — ऐसे लोग सिर्फ़  अल्लाह की दी हुई इन संभावनाओ ं
को बर्बाद कर देंगे। ये लोग कभी इन मौक़ो को असली हक़ीक़त नहीं बना सकते।

एक तुलना

पैग़म्बर महुम्मद के ज़माने में जो इस्लामी क्रांति आई, उसके बारे में इतिहास 
बताता ह ैकि इस परेू दौर में कुल 1018 लोग मारे गए। ये क्रांति 23 साल में परूी 



106

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

हुई। इन 23 सालों में कुल 81 मठुभड़े (ग़ज़वात) हुई।ं हालाँकि, पैग़म्बर महुम्मद 
ख़ुद सिर्फ़  27 लड़ाइयों में शरीक हुए — और इन में भी औपचारिक लड़ाई बस 
कुछ ही मौक़ो पर हुई। इन लड़ाइयों में मारे गए लोगों की कुल संख्या इस तरह ह:ै

मसुलमान		  — 	 259

ग़ैर-मसु्लिम 		 — 	 759

कुल		  — 	 1018

प्राथमिक अवस्था का यह बदलाव इतिहास का सबसे बड़ा बदलाव था, जिसने 
इसंानी इतिहास की दिशा ही बदल दी। इतने बड़े बदलाव में जो लोग मारे गए 
उनकी तादाद इतनी कम थी कि इसे ‘बिना खनू-खराबे वाली क्रांति’ (Bloodless 
Revolution) कहा जा सकता ह।ै

हमारे लिखने और बोलने वाले अक्सर जोश में इस क्रांति की तलुना आज के दौर 
की ग़ैर-इस्लामी क्रांतियों से करते हैं। वे गर्व से कहते हैं कि इस्लामी क्रांति सिर्फ़  
एक हज़ार लोगों की जान लेकर कामयाब हो गई। जबकि फ्रांस में लोकतांत्रिक 
क्रांति और रूस में साम्यवादी क्रांति लाने के लिए लाखों लोगों की जानें गई।ं

यह तलुना हमें बहुत पसंद ह,ै क्योंकि इससे हमारे गर्व वाले मन को सकूुन मिलता 
ह।ै लेकिन यहां एक और तरह की तलुना ह,ै जिस पर मसुलमानों ने कभी ध्यान 
नहीं दिया। शायद इसकी वजह यह ह ैकि यह दसूरी तलुना एक सीख दनेे वाली 
तलुना ह,ै और सीख अक्सर कड़वी लगती ह।ै

यह दसूरी तलुना यह ह ै कि आप शरुुआती दौर की इस्लामी दावत में मरने 
वालों की तलुना आज के मसु्लिम आदंोलनों में मरने वालों से करें। दसूरे शब्दों 
में, शरुुआती दौर की क्रांति से अपनी आज की कोशिशों का मकुाबला करें। 
मसुलमानों ने आज के ज़माने में मज़हबी क्रांति और इस्लामी जिहाद के नाम पर 
बड़े-बड़े आदंोलन चलाए हैं। जिस तरह मसुलमान पैग़म्बर के ज़माने की मज़हबी 
क्रांति की तलुना ग़ैर-मसुलमानों की ग़ैर-धार्मिक क्रांतियों से करते हैं, वैसे ही उन्हें 



107

पैग़म्बर-ए-इंक़ल

चाहिए कि वे पैग़म्बर के ज़माने की क्रांति को सामने रखकर अपनी चलाई गई 
तहरीकों को तौलें और उनके नतीजों का जायज़ा लें।

अगर मसुलमान ऐसा करें तो हरैानी होगी कि जिस जगह उन्होंने पैग़म्बर की क्रांति 
के मक़ुाबले में दसूरों की ग़ैर-धार्मिक क्रांतियों को खड़ा किया ह,ै वहीं खदु उनकी 
आज की तहरीकें  भी खड़ी हैं। अल्जीरिया की आज़ादी की जंग में 25 लाख 
मसुलमान मरे, भारत की आज़ादी के लिए 5 लाख उलेमा और मसुलमान शहीद 
हुए, और पाकिस्तान को बनाने में एक करोड़ लोग मारे गए। इसी तरह सीरिया, 
इराक, ईरान, मिस्र, फिलिस्तीन और बाक़ी इलाक़ों में जो लोग इस्लाम के नाम 
पर जान द ेरह ेहैं, उनकी तादाद भी लाखों से ज़्यादा ह।ै लेकिन इन सारी कुर्बानियों 
का कोई ठोस नतीजा नहीं निकला। शरुुआती दौर की इस्लामी तहरीक में सिर्फ़  
एक हज़ार लोग मरे, और उसके बाद ऐसा गहरा असर पड़ा कि परूी दनुिया ने उसे 
महससू किया।

आज की इस्लामी तहरीकों में मिलाकर क़रीब दस करोड़ लोग मरे या बर्बाद 
हो चकेु हैं। इसके बावजदू धरती पर ऐसा कोई छोटा-सा हिस्सा भी नहीं ह ैजहां 
इस्लामी क्रांति सही मायनों में कामयाब और असरदार नज़र आती हो।

और बात सिर्फ़  इतनी नहीं ह,ै बल्कि इससे भी ज़्यादा सख़्त ह।ै हक़ीक़त यह ह ै
कि आज के दौर में हमारी सारी कोशिशों का उल्टा नतीजा निकला ह।ै हमारे बारे 
में बाइबिल के वो अल्फ़ाज़ परूी तरह सही उतरते हैं, जो यहूदियों के लिए कह े
गए थे—

“और तमु्हारा बीज बोना बेकार जाएगा, क्योंकि तमु्हार दशु्मन 
उसकी फसल खा जाएगंे। और मैं खदु भी तमु्हारा विरोधी बन 
जाऊंगा, और तमु अपने दशु्मनों के सामने हार जाओगे। जिन 
लोगों को तमु अपना दशु्मन समझते हो, वही तमु पर हुकूमत 
करेंगे, और जब कोई तमु्हें सता भी नहीं रहा होगा, तब भी तमु 
डरकर भागोगे। और अगर इन बातों के बावजदू भी तमु मरेी न 



108

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

मानो, तो मैं तमु्हार पापों के कारण तमु्हें सात गनुा और सज़ा 
दूगँा। मैं तमु्हार ताक़त के घमडं को तोड़ दूगँा, और तमु्हार लिए 
आसमान को लोह ेजैसा और ज़मीन को तांबे जैसी बना दूगँा। 
तमु्हारी महेनत बेकार जाएगी, क्योंकि तमु्हारी ज़मीन से कुछ भी 
पैदा नहीं होगा, और मदैानों के पेड़ फल नहीं देंगे।” (अहबार, 
26:16-20)

मसुलमानों का मौजदूा इतिहास इन शब्दों को परूी तरह सच साबित कर रहा ह।ै 
उन्होंने इस्लामी ख़िलाफ़त और दनुिया की एकता के लिए शक्तिशाली आदंोलन 
चलाए और इस रास्ते में अनगिनत कुर्बानियाँ दीं। लेकिन जब नतीजा निकला तो 
परूी मसु्लिम दनुिया कई राष्ट्रीय सरकारों में बंट चकुी थी। उन्होंने दशे की आज़ादी 
के लिए जिहाद किया, लेकिन जब दशे आज़ाद हुआ, तो असल में वह दसूरों के 
हाथों में चला गया। मसुलमानों के एक ख़ास तबक़े ने इस्लामी पाकिस्तान को 
वजदू में लाने के लिए बड़े पैमाने पर अपने जान-माल को बर्बाद किया, लेकिन 
जब पाकिस्तान बना, तो वहाँ ग़ैर-इस्लामी लोगों की हुकूमत क़ायम हो गई। इसी 
तरह उन्होंने मिस्र में इस्लामी हुकूमत बनाने के लिए बड़ी-बड़ी तहरीकें  चलाई,ं 
लेकिन जब मिस्र की तक़दीर का फैसला हुआ, तो वह इस्लाम पसंदों के बजाय 
सेना के क़ब्ज़े में चला गया। इसी की एक मिसाल फ़िलस्तीन भी ह।ै क़रीब एक 
तिहाई सदी से फ़िलस्तीन में यहूदी हुकूमत को मिटाने के लिए “जिहाद” जारी 
ह,ै और मसुलमानों के जान-माल बेहिसाब तबाह हो रह ेहैं। लेकिन हक़ीक़त यह 
ह ैकि इन सबके बावजदू सिर्फ़  इतना हुआ ह ैकि यहूदी हुकूमत की ताक़त और 
इलाक़ा दोनों बढ़ते जा रह ेहैं। 

ये इस दौर की वो गंभीर सच्चाइयाँ हैं जो पत्थर से भी ज़्यादा भारी हैं। कोई आदमी 
यह कर सकता ह ैकि अपने दिमाग़ में झठूी उम्मीदों की एक दनुिया बसा ले और 
उसी में जीता रह।े लेकिन आने वाला इतिहासकार यक़ीनन हमारे इस ख़्वाब को 
सही साबित नहीं करेगा। वह मजबरू होगा यह लिखने के लिए कि फ्रांस और रूस 
की क्रांतियों में जो लोग मरे, उन्हें कम से कम यह फ़ायदा तो मिला कि उन्होंने 



109

अल्लाह की म  द

दनुिया की सोच का रुख़ बदल दिया। इसके बाद दनुिया में तानाशाही सोच की 
जगह लोकतांत्रिक सोच फैल गई और पूंजीवादी अर्थव्यवस्था पर समाजवादी 
सोच का प्रभाव बढ़ गया। लेकिन इस्लाम के नाम पर जो लोग मारे गए, जो 
संख्या में उनसे भी ज़्यादा थे, वे दनुिया की सोच पर कोई सकारात्मक असर नहीं 
डाल सके।

अगर कोई किसान यह कह े कि मैंने गेहू ंका बीज डाला, लेकिन उसमें से गेहू ं
के बजाय झाड़-झखंाड़ उग आया, तो ऐसा किसान झठू बोल रहा ह।ै क्योंकि 
अल्लाह की इस दनुिया में यह ममुकिन ही नहीं कि कोई गेहू ंका बीज बोए और 
उसमें से कांटे उग आए।ं यह नाममुकिन ह,ै लाखों बार नाममुकिन ह।ै ठीक इसी 
तरह, अगर आज के दौर की हमारी कुर्बानियाँ वाक़ई उसी रास्ते पर होतीं जिस पर 
पैग़म्बर और उनके साथियों ने क़दम बढ़ाया और अपनी जानें दीं, तो ममुकिन नहीं 
था कि इतनी बड़ी कोशिशों के बाद भी कोई सकारात्मक नतीजा न निकलता। 
घटनाए ँअपना खलुा फैसला सनुा रही हैं, अगर इसके बावजदू कोई शख़्स झठूी 
उम्मीदों के महल में रहना चाहता ह,ै तो रह।े लेकिन बहुत जल्द क़यामत उसका 
वह महल तोड़ दगेी। और तब वह दखेगेा कि वहाँ झठूी उम्मीदों के खण्डहरों के 
सिवाय और कुछ नहीं ह।ै

अल्लाह की मदद

क़ुरान में कहा गया ह:ै

“ऐ ईमान वालो, अगर तमु अल्लाह की सहायता करोगे तो 
वह तमु्हारी सहायता करेगा और तमु्हार क़दमों को जमा दगेा।” 
(47:7) 

यहाँ ख़दुा की मदद करने का मतलब ह ै— ख़दुा की योजना के अनरुूप चलना। 
यानी अल्लाह ने कामयाबी के जो उसलू मक़ुर्रर कर रख ेहैं और उनके लिए जो 



110

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

अनकूुल हालात पैदा किए हैं, उनकी दिशा में अपनी कोशिशों को जोड़ दनेा। जो 
लोग इस तरह ख़दुा की मदद करते हैं, उन्हें स्थिरता मिलती ह ैऔर अतंतः वे 
सफल होते हैं। इस दनुिया में कोई भी ठोस परिणाम तभी मिल सकता ह ैजब कार्य 
अल्लाह की योजना के साथ तालमले में हो — न कि मनमर्जी से कार्य करके।

इस बात को समझने के लिए एक उदाहरण लीजिए। एक पादरी साहब अपने 
घर के सामने एक हरा-भरा पेड़ दखेना चाहते थे। उन्होंने सोचा कि अगर मैं बीज 
बोऊँ, तो इसमें दस साल लगेंगे। उन्होंने सोचा कि क्यों न मैं कहीं से एक बड़ा पेड़ 
ही लाकर लगा दू।ँ उन्होंने ऐसा ही किया — एक बड़ा पेड़ जड़ से खदुवाया, कई 
लोगों की मदद से उसे वहां से उठवाया और अपने घर के सामने लगवा दिया। 
उन्हें लगा कि उन्होंने दस साल का सफ़र एक दिन में तय कर लिया। मगर अगली 
सबुह जब वह उठे तो दखेा कि पेड़ के पत्ते मरुझा चकेु थे। शाम तक डालियाँ भी 
झकु गई।ं कुछ दिन बाद पत्ते सखूकर गिर गए और वहाँ सिर्फ़  सखूी लकड़ी का 
एक ढांचा बचा रह गया।

इन्हीं दिनों उनका एक मित्र मिलने आया। उसने दखेा कि पादरी साहब बेचनैी से 
घर के सामने टहल रह ेहैं। उसने पछूा, “आपको आज असामान्य रूप से परेशान 
दखे रहा हू,ँ बात क्या ह?ै” पादरी साहब ने जवाब दिया, “मैं जल्दी में हू,ँ लेकिन 
अल्लाह जल्दी नहीं चाहता।”

“I am in hurry, but God doesn’t.”

इसके बाद पादरी साहब ने पेड़ वाली घटना सनुाई और कहा: इस दनुिया में जो 
घटनाए ँहोती हैं, उनमें एक हिस्सा अल्लाह का होता ह ैऔर एक हिस्सा इसंान 
का। यह ठीक वैसा ह ै जैसे दो दाँतेदार चक्र (Cogwheels) मिलकर मशीन 
को चलाते हैं — एक पहिया अल्लाह का ह ैऔर दसूरा इसंान का। जब इसंान 
अल्लाह के पहिए के साथ तालमले रखता ह,ै तभी वह सफल होता ह।ै लेकिन 
अगर वह अल्लाह के पहिए की गति का ध्यान रख ेबिना चलेगा, तो वह टूट 
जाएगा। क्योंकि अल्लाह का पहिया मज़बतू ह ैऔर इसंान का कमज़ोर।



111

अल्लाह की म  द

अल्लाह ने करोड़ों वर्षों की प्रक्रिया से ज़मीन पर उपजाऊ मिट्टी की परत बिछाई, 
जिस पर पेड़ उग सकें । सरू्य की मदद से आवश्यक ताप दिया। प्राकृतिक व्यवस्था 
के तहत पानी पहुचँाया। ऋतओु ंके परिवर्तन के ज़रिए उसकी परवरिश का इतंज़ाम 
किया। खरबों की संख्या में जीवाण ुबनाए जो पेड़ की जड़ों को नाइट्रोजन की खाद 
दें। यह सारी व्यवस्था मानो अल्लाह का दाँतो वाला पहिया ह।ै अब इसंान को 
चाहिए कि वह अपना पहिया इसमें जोड़े — वह एक बीज ले और उसे ज़मीन 
में बो द।े अगर वह ऐसा करता ह,ै तो वह अपने पहिए को अल्लाह के पहिए से 
जोड़ दतेा ह।ै इसके बाद प्रकृति की मशीन चल पड़ती ह ैऔर समय पर परिणाम 
दतेी ह।ै इसके उलट, अगर कोई व्यक्ति बीज को पत्थर पर डाल द,े या बीज की 
जगह उसकी नकली प्लास्टिक की शक्ल ज़मीन में बोए, या यह करे कि परूा पेड़ 
उखाड़कर लाए और ज़मीन में गाड़ द े— तो यह अल्लाह की योजना से मले नहीं 
होगा। उसने खदु को अल्लाह की व्यवस्था में शामिल नहीं किया। ऐसे व्यक्ति के 
नसीब में इस धरती पर हरे भरे पेड़ का मालिक बनना नहीं लिखा होता।

यही बात इस्लामी क्रांति के बारे में भी सच ह।ै वह भी तभी आती ह ैजब कोई 
व्यक्ति अल्लाह के दिए अवसरों को समझ ेऔर उनका इस्तेमाल करे — न कि 
अपनी मनमानी से उछल-कूद करे। प्रारभिक इस्लामी यगु में जो क्रांति आई, वह 
इसलिए आई क्योंकि कुछ लोगों ने अपना पहिया अल्लाह के पहिए से मिला 
दिया। इसके विपरीत, आज के समय में हमारी तमाम कुर्बानियाँ इसलिए व्यर्थ 
चली गई,ं क्योंकि हम अल्लाह की योजना के अनसुार नहीं चले, बल्कि खदु 
बनाई हुई राहों पर ग़ैर-ज़रूरी शोरगलु मचाते रह।े 

एकेश्वरवादी और बहुदेववादी धर्म

क़ुरान (2:213) से पता चलता ह ैकि जब हज़रत आदम के बाद इसंान धरती पर 
आबाद हुआ, तो सबका धर्म तौहीद (एकेश्वरवाद) था। यह स्थिति कुछ सौ वर्षों 
तक जारी रही। इसके बाद लोगों में प्रकृति-पजूा की शरुुआत हुई, जिसे शिर्क  



112

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

(अनेकेश्वरवाद) कहा जाता ह।ै न दिखने वाले अल्लाह को अपने ध्यान का कें द्र 
बनाना इसंान के लिए कठिन था, इसलिए उसने यह किया कि अल्लाह को मानते 
हुए भी ध्यान का कें द्र उन चीज़ों को बना लिया जो दिखाई दतेी थीं। यही वह दौर 
था जब सरू्य, चदं्रमा और तारों की पजूा शरुू हुई। पहाड़ों और समदु्रों को दवेता 
मान लिया गया। यहाँ तक कि जिन इसंानों के पास महानता और सत्ता दिखी, उन्हें 
भी अल्लाह का साझीदार बना लिया गया। इस तरह लगभग एक हज़ार साल के 
बाद वह समय आया जब तौहीद का वैचारिक प्रभाव ख़त्म हो गया और इसंान 
की सोच पर बहुदवेवाद हावी हो गया। 

प्रारभिक एकेश्वरवादी धर्म में इस गिरावट के बाद अल्लाह ने अपने पैग़म्बरों 
(दतूों) को भजेना शरुू किया। लेकिन इन पैग़म्बरों को कभी इतनी व्यापक 
स्वीकार्यता नहीं मिली कि वे शिर्क  के धर्म के असर को ख़त्म करके दोबारा 
एकेश्वरवाद को प्रभावशाली और श्रेष्ठ बना सकें । उस समय मानव समाज जिन-
जिन इलाकों में फैला हुआ था, वहाँ-वहाँ लगातार अल्लाह के पैग़म्बर आते रह े
(क़ुरान, 23:44)। एक हदीस के अनसुार, इन पैग़म्बरों की संख्या लगभग एक 
लाख चौबीस हज़ार थी (मसुनद अहमद, हदीस संख्या 22288)। लेकिन इन 
सभी पैग़म्बरों के साथ यह हुआ कि उनका मज़ाक़ उड़ाया गया (क़ुरान, 36:30)।

जब कोई व्यक्ति सच्चाई को नकारता ह,ै बल्कि उसका मज़ाक उड़ाने लगता 
ह,ै तो वह ऐसा बेवजह नहीं करता। ऐसा रवैया इसंान किसी चीज़ के बल पर 
अपनाता ह,ै जब उसके पास किसी चीज़ का घमडं होता ह,ै जिसकी वजह से वह 
सच्चाई से बेपरवाह हो जाता ह।ै यह घमडं किस बात का होता ह?ै इसका जवाब 
क़ुरान की इस आयत में मिलता ह:ै

“जब उनके पास उनके रसलू स्पष्ट दलीलों के साथ आए तो वे 
उसी ज्ञान पर इतराते रह ेजो उनके पास था, और जिस बात का 
वे मज़ाक उड़ाते थे, उसी ने उन्हें घरे लिया।” (क़ुरान, 40:83)

यहाँ “ज्ञान” से मतलब वह बिगड़ा हुआ धर्म ह,ै जो समय के गजु़रने के बाद उन 
क़ौमों के लिए पवित्र बन गया था। इस तरह का पारंपरिक धर्म हमशेा एक जमी-



113

अल्लाह की म  द

जमाई व्यवस्था होती ह।ै उसके साथ परू्वजों और मान्यता प्राप्त बजु़ुर्गों के नाम 
जडु़े होते हैं। उसके ऊपर बड़े-बड़े धार्मिक संस्थान काम कर रह ेहोते हैं। उसकी 
बनुियाद पर परूी क़ौमी पहचान बनी होती ह।ै लंबे समय की परंपराओ ंने उसे ऊँच े
दर्जे की धार्मिक गरिमा दी हुई होती ह।ै

इन क़ौमों के पास एक तरफ़ उनका स्वीकार्य धर्म था जो शिर्क  की बनुियाद पर 
टिका हुआ था, दसूरी तरफ़ पैग़म्बर तौहीद की वह आवाज़ उठा रहा था जो उस 
दौर के सामाजिक माहौल में बिलकुल अजनबी लगती थी। पैग़म्बर का “सच्चाई 
का दावेदार” होना ऐसा दावा था जिसके पीछे अभी ऐतिहासिक प्रमाण मौजदू 
नहीं थे। उसके पास अपनी पैग़म्बरी को साबित करने के लिए केवल शब्दों की 
दलील होती थी। इस तलुना में वह पैग़म्बर उन्हें स्पष्ट रूप से मामलूी दिखाई दतेा, 
जबकि उनका पारंपरिक धर्म उन्हें महान लगता। हज़रत मसीह बेघर थे और पेड़ 
के नीच ेसोते थे, जबकि यहूदियों का धार्मिक मखुिया एक भव्य मदंिर (हकैल) में 
बैठा होता था। ऐसे में, मदंिर में विराजमान व्यक्ति की तलुना में पेड़ के नीच ेसोने 
वाला उन्हें कैसे सच्चा मार्गदर्शक दिखाई दतेा? यही वजह थी कि ये क़ौमें अपने 
समय के पैग़म्बरों को हसँी का पात्र बनाती रहीं। इस मज़ाक़ उड़ाने के पीछे जो 
भावना काम करती थी, वह यह थी कि हम तो स्वीकृत बजु़ुर्गों का दामन थाम े
हुए हैं, फिर इस साधारण व्यक्ति की हमारे सामने क्या औक़ात? इन बजु़ुर्गों की 
सचूी में अगरच ेपरुाने पैग़म्बर भी होते थे, लेकिन उनकी हसैियत वहाँ एक तरह 
के क़ौमी नायक (National Heroes) की होती थी, न कि वास्तव में ख़दुा के 
सच्चे पैग़म्बर की।

अल्लाह के कलिमा (दीन) को सर्वश्रेष्ठ बनाना

आपने दखेा होगा कि सड़कों के चौराहों पर ट्राफिक का एक खभंा होता ह,ै जिसमें 
हरी और लाल बत्तियाँ लगी होती हैं। जिस दिशा में हरी बत्ती जल रही हो, वहाँ 
गाड़ियों को जाने की अनमुति होती ह।ै और जिस दिशा में लाल बत्ती हो, उसका 
मतलब होता ह ैकि उस ओर गाड़ियाँ न जाए।ँ अगर कोई गाड़ी वाला इस संकेत 



114

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

का उल्लंघन करता ह,ै तो वह यातायात के नियमों के मतुाबिक सज़ा का हक़दार 
माना जाता ह।ै

दाई-ए-हक़ (सत्य का संदशे पहुचँाने वाले) की स्थिति असल में इसी तरह के 
एक मार्गदर्शक खभं ेजैसी होती ह।ै उसे ख़दुा की तरफ़ से इसलिए खड़ा किया 
जाता ह ैकि वह ज़िंदगी के रास्तों पर खड़े होकर लोगों को बताए कि उन्हें किस 
ओर जाना ह ैऔर किस ओर नहीं। कौन-सा रास्ता जन्नत की तरफ़ जाता ह ैऔर 
कौन-सा जहन्नम की तरफ़। क़ुरान की इस आयत में इसी बात की तरफ़ इशारा 
किया गया ह:ै 

“और इसी तरह हमने तमु्हें एक मध्यस्थ उम्मत बनाया, ताकि 
तमु लोगों पर गवाह बनो, और रसलू तमु्हार ऊपर गवाह बने।” 
(क़ुरान, 2:143)

प्रारभिक दौर-ए-तौहीद के बाद, जब शिर्क  का प्रभतु्व हुआ, तब अल्लाह की ओर 
से जो पैग़म्बर भजेे गए, वे इसी ख़ास मक़सद से भजेे गए। उन्हें अल्लाह ने सत्य 
का सही ज्ञान दकेर खड़ा किया, ताकि वे समदुायों का मार्गदर्शन करें और उन्हें यह 
बताए ंकि सांसारिक जीवन में उनके लिए क्या सही ह ैऔर क्या गलत। हर नबी 
ने अपनी इस ज़िम्मेदारी को परूी तरह निभाया। उन्होंने अपनी क़ौम की समझ में 
आने वाली भाषा में, तर्क  और प्रमाण के साथ, लोगों के सामने सच्चाई को रखा 
और लगातार इतनी स्पष्टता से बात को समझाया कि उनके सामने ‘इतमाम-ए-
हुज्जत’ की सीमा तक अल्लाह का संदशे पहुचँ गया। फिर जिसने रसलू का साथ 
दिया, वह अल्लाह के निकट अहले-जन्नत में से ठहरा, और जिसने रसलू को 
नहीं माना, उसे सरकश और बाग़ी मानकर नरक में डाल दिया गया। 

हालाँकि, अल्लाह चाहता था कि सच सिर्फ़  बोला ही न जाए, बल्कि खलुकर 
सामने आए और फिर से उसका बोलबाला भी हो। सच का ऐलान करने का 
मतलब ह ै कि लोगों को सच्चाई से परूी तरह अवगत करा दिया जाए। — 
सद्भावना और बदु्धिमत्ता के सभी मानकों को ध्यान में रखते हुए, बात को इस 
तरह स्पष्ट कर दिया जाए कि सनुने वालों के पास यह कहने का कोई अवसर न रह े



115

अल्लाह की म  द

कि “हमें पता नहीं था”, “हम नहीं जानते थे कि जीवन में क्या सही ह ैऔर क्या 
ग़लत” यही ह ैइतमाम-ए-हुज्जत। 

इज़हार इससे एक क़दम आगे की चीज़ ह।ै इज़हार का अर्थ यह ह ैकि धर्म की 
सोच, दनुिया की प्रमखु सोच बन जाए। और उसके मकु़ाबले में अन्य विचारधाराए ँ
अपनी स्वीकार्यता खो दें। इसी को दसूरे शब्दों में ए’लाए कलिमतलु्लाह कहा 
गया ह।ै 

इज़हार-ए-दीन या ए’लाए कलिमतलु्लाह का उद्देश्य मलू रूप से शरीअत के 
क़ाननूों को जबरन लाग ूकरना नहीं ह,ै बल्कि इसका मक़सद ह ैफ़िक्री ग़लबा — 
यानी दसूरे विचारों पर श्रेष्ठता वैसी ही ह ैजैसी कि आधनुिक यगु में कुछ नए ज्ञानों 
ने पारंपरिक ज्ञान पर श्रेष्ठता प्राप्त की ह।ै

उदाहरण के तौर पर:

पूंजीवाद पर समाजवाद की वैचारिक बढ़त,

राजशाही पर लोकतंत्र की वैचारिक बढ़त,

और तर्क  आधारित दर्शन पर प्रयोग आधारित विज्ञान की 
वैचारिक बढ़त।

आज की वैज्ञानिक दनुिया में कुछ तरह के ज्ञान को ऊँचा दर्जा मिला ह,ै जबकि 
कुछ ने अपना पहले वाला महत्व खो दिया ह।ै इसी तरह, सच्चे मलू्यों और सही 
विचारों को झठेू या कमज़ोर विचारों पर बौद्धिक और वैचारिक बढ़त मिलनी 
चाहिए — यही मतलबू (वांछित) ह।ै

ख़ुदा क़ादिर-ए-मतुलक़ (सर्वशक्तिमान) ह।ै उसके लिए यह बहुत आसान था कि 
वह हक़ (सत्य) को अन्य सभी बातों पर वैसे ही कर दतेा जैसे उसने सरूज की 
रौशनी को धरती की अन्य सारी रौशनियों पर श्रेष्ठ रखा ह।ै लेकिन यह दनुिया 
इम्तिहान की जगह ह।ै यहाँ ख़ुदा अपने इरादों को असबाब (कारणों) की शक्ल में 
ज़ाहिर करता ह,ै न कि चमत्कारों की शक्ल में। इसी वजह से अल्लाह ने फ़ै सला 
किया कि इस मक़सद को हासिल करने के लिए ज़रूरी परिस्थितियाँ तैयार की 



116

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

जाए ँऔर फिर एक ऐसा पैग़म्बर भजेा जाए जिसे विशषे रूप से नेततृ्व का गणु 
दिया गया हो। वह केवल सत्य का ऐलान ही न करे, बल्कि उसे व्यवहारिक रूप 
से जीवंत उदाहरण के रूप में प्रस्तुत भी कर द—े ताकि अल्लाह के बंदों पर 
उसकी नेमत परूी हो जाए और उन पर उन बरकतों के दरवाज़े खलु जाए ँजो उनकी 
नादानी की वजह से उन पर बंद हो गए थे। 

इसी हक़ीक़त को क़ुरान की इन आयतों में बयान किया गया ह:ै

“वे चाहते हैं कि अल्लाह के नरू को अपनी फँूकों से बझुा दें, 
लेकिन अल्लाह अपने नरू को परूा करके रहगेा, चाह े (इकंार 
करने वालों) को यह कितना ही नापसंद हो। वही ह ैजिसने अपने 
रसलू को हिदायत (मार्गदर्शन) और दीन-ए-हक़ के साथ भजेा, 
ताकि उसे सारे दीनों पर ग़ालिब कर द,े चाह ेमशुरिकों को यह 
कितना ही नापसंद हो।” (क़ुरान, 61:8–9)

एक नई क़ौम की स्थापना

रसलूलु्लाह (सल्ल०) ने फ़रमाया: “अना दावत ुइब्राहीम” (मैं इब्राहीम की दआु 
हू)ँ — (तबक़ात अल-कुबरा, खण्ड 1, पषृ्ठ 119)

हज़रत इब्राहीम ने काबा की तामीर के वक्त यह दआु की थी: “ऐ अल्लाह! त ूमरेी 
औलाद (इस्माईल की नस्ल) में एक नबी पैदा कर।” (क़ुरान, 2:129) हालाँकि, 
हज़रत इब्राहीम की इस दआु और रसलूलु्लाह (सल्ल०) की पैदाइश के बीच 
तक़रीबन ढाई हज़ार साल का फ़ासला ह।ै यह सोचने की बात ह ै कि हज़रत 
ज़करिया ने जब अपनी औलाद में एक पैग़म्बर के लिए दआु की, तो सिर्फ़  एक 
साल के अदंर ही हज़रत याह्या (अलैहिस्सलाम) का जन्म हुआ (क़ुरान, 3:39)। 
जबकि हज़रत इब्राहीम ने जब वैसी ही दआु की, तो उसकी क़बलूियत में ढाई 
हज़ार साल लगे। आख़िर इसका कारण क्या था?

इस फ़र्क़  की वजह यह थी कि हज़रत याह्या को एक वक़्ती किरदार अदा करना 
था। वे इसलिए भजेे गए थे कि यहूद के बनावटी धर्म को लोगों के सामने लाए,ं 



117

अल्लाह की म  द

और आख़िरकार उनके हाथों शहीद होकर यह सिद्ध कर दें कि यहूद अब इतने 
भ्रष्ट हो चकेु हैं कि उन्हें इस ज़िम्मेदारी से हटा दिया जाए — और उनकी जगह 
किसी दसूरी क़ौम को किताब-ए-इलाही (अल्लाह की पसु्तक) का वाहक बनाया 
जाए। इसके मकु़ाबले में पैग़म्बर-ए-इस्लाम को यह ज़िम्मेदारी दी गई थी कि वे 
बहुदवेवाद की जगह एकेश्वरवाद को एक मज़बतू और प्रभावी विचार के रूप में 
स्थापित करें। इस कार्य को स्वाभाविक कारणों और साधनों के दायरे में परूा करने 
के लिए एक नई, नेक और गणुवान क़ौम तथा अनकूुल परिस्थितियों की ज़रूरत 
थी। ऐसी क़ौम और ऐसे हालात बनने में लगभग ढाई हज़ार साल लग गए। 

इस योजना के अतंर्गत हज़रत इब्राहीम को आदशे मिला कि वे इराक़ के विकसित 
इलाक़े से निकलकर हिजाज़ के सखू ेऔर निर्जन स्थान में अपनी पत्नी हाजरा 
और बेटे इस्माईल को बसा दें (क़ुरान, 14:37)। यह स्थान उस समय बंजर और 
सनुसान था। यहाँ सभ्यताओ ंकी मिलावट से दरू रहकर, प्रकृति की गोद में एक 
ऐसे समाज की नींव रखी जा सकती थी जिसमें अल्लाह द्वारा दी गई प्राकृतिक 
योग्यताए ँ(जन्म से मिली प्रतिभाए)ँ सरुक्षित रहें (क़ुरान, 2:128)। इस दआु के 
परेू होने में ढाई हज़ार साल लगे, जिससे यह साफ़ हो गया कि धीरे-धीरे एक ऐसा 
माहौल और क़ौम तैयार करनी थी जो आने वाली पीढ़ियों में सच्चाई को सही 
तरह से आगे बढ़ा सके। ऐसी क़ौम जो परूी तरह सजीव हो और उन बनावटी 
कमज़ोरियों से मकु्त हो जिनकी वजह से पहले दौर में धर्म की घोषणा के लिए 
उपयकु्त व्यक्ति नहीं मिल सका। जब योजना के अनसुार ज़मीन तैयार हो गई, तब 
बन ूहाशिम परिवार में आमिना बिन्ते वहब के गर्भ से वह महान पैग़म्बर जन्मे 
जिनकी दआु हज़रत इब्राहीम ने की थी। 

हज़रत इब्राहीम ने अल्लाह के आदशे पर हाजरा और इस्माईल को आज के 
मक्का के स्थान पर लाकर बसा दिया, जहाँ उस समय सखूी ज़मीन और पत्थरों 
के अलावा कुछ भी नहीं था। जब पानी ख़त्म हो गया और इस्माईल प्यास से 
तड़पने लगे, तो सखू ेरेगिस्तान में ज़मज़म का चश्मा (फ़व्वारा) फूट पड़ा। यह इस 
बात का संकेत था कि भले ही अल्लाह ने तमु्हें एक कठिन मोर्चे पर खड़ा किया 



118

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

ह,ै लेकिन वह तमु्हें बेसहारा नहीं छोड़ेगा। तमु्हारा मामला अल्लाह से जडु़ा ह ै
और वह हर कठिन मोड़ पर तमु्हारी सहायता करेगा। जब इस्माईल यवुा हुए तो 
हज़रत इब्राहीम ने सपना दखेा कि वे अपने बेटे को क़ुर्बा न कर रह ेहैं। उन्होंने इस 
सपने को अल्लाह का आदशे समझा और बेटे की कुर्बानी के लिए तैयार हो गए, 
लेकिन ऐन वक्त पर जब उनकी छुरी इस्माईल के गले तक पहुचँ गई थी, अल्लाह 
ने आवाज़ दकेर उन्हें रोक दिया और बदले में एक मढेा (भडे़) दिया जिसे वे 
अल्लाह के नाम पर क़ुर्बा न करें। इससे यह दिखाना था कि भले ही तमुसे बड़ी 
कुर्बानी माँगी जाए, लेकिन वह सिर्फ़  तमु्हार जज़्बे की परीक्षा ह।ै अस्ल चीज़ 
कुर्बानी दनेे का जज़्बा ह,ै न की जान लेना। मक़सद तमु्हें एक बड़े काम के लिए 
तैयार करना ह,ै न कि यूँ ही नष्ट कर दनेा।

जब हज़रत इस्माईल बड़े हुए तो उन्होंने जरुहुम क़बीले की एक लड़की से विवाह 
कर लिया जो ज़मज़म के निकलने के बाद मक्का में आकर बस गया था। हज़रत 
इब्राहीम, जो उस समय शाम (सीरिया) में थे, एक दिन घोड़े पर सवार होकर आए। 
उस समय इस्माईल घर पर नहीं थे, सिर्फ  उनकी पत्नी मौजदू थीं जो अपने ससरु 
को पहचानती नहीं थीं। हज़रत इब्राहीम ने पछूा कि इस्माईल कहाँ गए हैं। पत्नी 
ने बताया कि वे शिकार पर गए हैं। फिर पछूा कि तमु लोगों का गजु़र-बसर कैसा 
ह।ै पत्नी ने आर थ्िक तंगी और घर के सनेूपन की शिकायत की। इसके बाद हज़रत 
इब्राहीम ये कहते हुए वापस हो गए कि जब इस्माईल लौटें तो मरेा सलाम कहना 
और यह संदशे दनेा कि “अपनी दहलीज़ बदल दो” (ग़य्यिर अ़तबत बाबिक)। 
इस्माईल ने लौटने के बाद जब परूी बात सनुी, तो वे समझ गए कि यह मरेे पिता 
थे और ‘दहलीज़ बदल दो’ का प्रतीकात्मक मतलब था कि इस औरत से अलग 
हो जाओ, क्योंकि अपनी नकारात्मक सोच की वजह से यह अल्लाह की योजना 
के अनसुार अपने बच्चों की सही परवरिश नहीं कर पाएगी। ऐसे बच्चे उस महान 
नस्ल के परू्वज नहीं बन सकें गे, जिनको इतिहास में एक रूहानी बदलाव लाना था।

कुछ समय बाद हज़रत इब्राहीम फिर से घोड़े पर सवार होकर आए। इस बार भी 
इस्माईल घर पर नहीं थे। हज़रत इब्राहीम ने दसूरी पत्नी से वही सवाल किए जो 
उन्होंने पहली से किए थे। इस पत्नी ने इस्माईल की तारीफ़ की और कहा कि जो 



119

अल्लाह की म  द

कुछ ह ैवह अच्छा ह,ै सब अल्लाह का शकु्र ह।ै इसके बाद हज़रत इब्राहीम यह 
कहकर लौट गए कि जब इस्माईल लौटें तो मरेा सलाम कहना और यह संदशे दनेा 
कि “दहलीज़ को कायम रखो” (अन-तसुबित अ़तबत बाबिक)। इसका मतलब 
था कि तमु्हारी यह पत्नी अल्लाह की योजना के लिए बिल्कु ल उपयकु्त ह,ै इसके 
साथ संबंध बनाए रखो (सहीह अल-बख़ुारी, हदीस संख्या 3364)।

इस तरह अरब के एक अलग-थलग इलाके में इस्माईल के आरंभिक परिवार से 
एक नई नस्ल बननी शरुू हुई, जिसने अतंतः एक जीवंत क़ौम (बन ूइस्माईल) का 
रूप ले लिया — जो आख़िरी पैग़म्बर के लिए पालना बन सकी और इतिहास 
की उस महानतम ज़िम्मेदारी को निभा सकी जिसे अल्लाह उनके हवाले करना 
चाहता था।

यह क़ौम जो अरब के रेगिस्तानों और पथरीले मदैानों में तैयार हुई, उसकी 
विशषेताओ ं को एक शब्द में “मरुूअत” कहा जा सकता ह।ै “मरुूअत” का 
शाब्दिक अर्थ ह ै—मर्दानगी (परुुषोचित गणु)। यह शब्द अरबों के यहाँ इसंान के 
भीतर मौजदू उच्चतम मानवीय गणुों को बताने के लिए सबसे ऊँचा माना जाता 
था। एक परुाने अरबी कवि ने कहा ह ै—

“यदि कोई व्यक्ति अपनी नौजवानी में मरूअत (मानवीय गणु) 
प्राप्त नहीं कर पाता, 

तो जवानी के बाद इसे पाना बहुत कठिन होता ह।ै”

प्रोफेसर फिलिप के. हिट्टी ने अरब के इतिहास का गहरा अध्ययन किया ह।ै उनका 
कहना ह ैकि अरब के रेगिस्तानों में सदियों के विकास के नतीजे में जो क़ौम बनी, 
वह दनुिया की एक अनोखी क़ौम थी, जो निम्नलिखित नैतिक गणुों में उत्कृ ष्टता 
की मिसाल थी –

Courage, endurance in time of trouble (sabr), 
observance of the rights and obligations of 
neighbourliness (jiwar), manliness (muruah) 
generosity and hospitality, regard for women 
and fulfilment of solemn promises. (History of 
the Arabs, p. 253)



120

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

बेहतरीन समुदाय

इस तरह ढाई हज़ार साल के लंबे समय के दौरान एक ऐसी क़ौम तैयार हुई जो 
अपने इसंानी गणुों के लिहाज़ से सभी क़ौमों में सबसे बेहतर थी। इस सिलसिले 
में क़ुरान में आया ह:ै “तमु वह सबसे बेहतरीन समदुाय हो जिसे लोगों के लिए 
निकाला गया ह”ै (3:110)। पैगंबर के साथी अब्दुल्लाह बिन अब्बास के 
मतुाबिक, इस “बेहतरीन समदुाय” से मतलब महुाजिरीन हैं — यानी वो लोग 
जो पैगंबर (सल्ल०) के साथ मदीना हिजरत करके गए थे। (तफ़सीर अल-तबरी, 
खण्ड 5, पषृ्ठ 672) दरअसल, उसी दौर में महुाजिरीन ही परेू मसु्लिम समदुाय की 
पहचान माने जाते थे। और अगर इसे थोड़ा व्यापक मतलब में लें, तो इसमें परूा 
अरब समाज शामिल था, जिसे असहाब-ए-रसलू, यानी रसलू के साथी कहा 
जाता ह।ै

हर दौर में पैग़म्बरों को एक ही सबसे बड़ी रुकावट का सामना करना पड़ा ह।ै जिन 
क़ौमों को वे संदशे दतेे थे, उनके पास एक परंपरागत धर्म होता था जिसके साथ 
भौतिक चमक-दमक और इमारतों की भव्यता जडु़ी होती थी। दसूरी ओर, उस 
समय का पैग़म्बर सिर्फ़  तर्क  के स्तर पर खड़ा होता था। अरब में जो क़ौम बनी, 
उसकी ख़ास बात यह थी कि वह उस सच्चाई तक पहुचँ सकती थी जो तर्क  
और समझ पर आधारित हो। वह खदु को उस सच्चाई के हवाले कर सकती थी 
जिसे अभी तक कोई बाहरी चमक दमक हासिल नहीं थी। खलेु आसमान और 
रेगिस्तान में बसने वाली क़ौम इतनी काबिल थी कि वह सच्चाई को बिल्कु ल 
साफ़ और शदु्ध रूप में दखे सकती थी। हरैानी की बात ह ैकि वह ऐसी सच्चाई के 
लिए भी सब कुछ कुर्बान कर सकती थी, जिससे दनुिया में ज़ाहिरी तौर पर कोई 
सीधा फ़ायदा मिलता दिखाई नहीं दतेा था। रसलू के साथियों की इस ख़ासियत 
को हज़रत अब्दुल्लाह बिन मसऊद ने तीन शब्दों में यूं बयान किया ह:ै “वे इस 
उम्मत के सबसे बेहतर लोग थे। वे सबसे ज़्यादा नेक दिल, सबसे गहरे इल्म वाले 
और सबसे कम दिखावा करने वाले थे। अल्लाह ने उन्हें अपने नबी की संगत 
और धर्म की स्थापना के लिए चनु लिया था।” (शरह अल-सनु्ना, अल-बग़वी, 
खण्ड 1, पषृ्ठ 214, असर संख्या 104)



121

अल्लाह की म  द

शिर्क  के दौर में इसंान से जो सबसे ज़रूरी बात छिन गई थी, वह थी — सच्चाई 
को केवल बदु्धि और तर्क  के आधार पर पहचानने की क्षमता। अब इसंान सच्चाई 
को सिर्फ  आखंों से दखेी और कानों से सनुी चीज़ों में ही ढंूढ़ता था, और केवल 
महससू करने के स्तर तक ही उसे समझ पाता था। वह सच्चाई को बिना किसी 
बाहरी रूप के समझने की ताक़त खो चकुा था। यही असली रुकावट थी जिसकी 
वजह से पहले ज़माने में नबियों का मज़ाक उड़ाया जाता था।

वे लोग ख़दुा का इकंार करने वाले नहीं थे, मगर उन्होंने ख़दुा को दिखने वाली 
चीज़ों के रूप में ढाल लिया था। वे अदृश्य ख़दुा को समझ नहीं पाते थे। इसलिए 
उन्होंने दिखाई दनेे वाली चीज़ों को ही ख़दुा का रूप मान लिया और उन्हीं को 
अपनी इबादत का कें द्र बना लिया, चाह ेवो सषृ्टि की विशालता हो या महान 
इसंान। यही उनकी कमज़ोरी थी, जो उन्हें पैग़म्बर की पैग़म्बरी को मानने से रोकती 
थी। हर पैग़म्बर जब आता ह,ै तो अपने समय के लोगों के लिए वह सिर्फ  एक 
आम इसंान होता ह।ै अभी उसके नाम के साथ वे ऐतिहासिक महानताए ँनहीं जडु़ी 
होतीं जो बाद में जडु़ जाती हैं। 

क़ुरान के मतुाबिक, हज़रत इब्राहीम ने अपनी दआु में कहा था: “ऐ मरेे रब! इस 
शहर (मक्का) को त ूशांति वाला शहर बना द,े और मझु ेऔर मरेी संतानों को 
इस बात से बचा कि हम मरू्तियों को पजूें। ऐ मरेे पालनहार! इन मरू्तियों ने बहुत से 
लोगों को रास्ते से भटका दिया ह।ै फिर जिसने मरेा अनसुरण किया, वह मरेा ह,ै 
और जिसने मरेी बात नहीं मानी, तो त ूबहुत क्षमा करने वाला, दयाल ुह।ै ऐ मरेे 
रब! मैंने अपनी संतानों को एक ऐसे मदैान में बसाया ह ैजहाँ कोई खतेी नहीं होती, 
तेरे सम्मानित घर के पास, ऐ हमारे रब! ताकि वे नमाज़ क़ायम करें।” (क़ुरान, 
14:35–37)

हज़रत इब्राहीम के समय में शिर्क  (अनेकेश्वरवाद) का बोलबाला अपने चरम पर 
था। चारों तरफ़ शानदार मरू्ती-घर बने हुए थे। इसंान के लिए यह लगभग असंभव 
हो गया था कि वह इससे अलग कोई सोच रख सके। ऐसे समय में, ख़दुा के 
आदशे से हज़रत इब्राहीम ने एक चटियल ज़मीन में एक नई नस्ल तैयार करने की 



122

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

योजना बनाई। यह योजना एक सरुक्षित स्थान पर ऐसे लोगों को तैयार करने की 
थी जो दिखाई दनेे वाली चीज़ों से ऊपर उठकर सच्चाई के चाहने वाले बन सकें । 
इसी मानव नस्ल से वह गिरोह तैयार हुआ जिसके बारे में क़ुरान में यह शब्द आए 
हैं: “अल्लाह ने तमु्हें ईमान की महुब्बत दी और उसे तमु्हार दिलों में प्रिय बना 
दिया, और इनकार और पाप और अवज्ञा को तमु्हार लिए अप्रिय बना दिया।” 
(क़ुरान, 49:7)

हम इस आयत को उस समय बेहतर समझ सकते हैं जब इसे पंद्रह सौ साल 
पहले की स्थिति में रखकर दखेें, जब पैग़म्बर के साथियों का ईमान का मामला 
सामने आया। उन्होंने दिखाई दनेे वाले कई खदुाओ ंकी भीड़ में उस ख़दुा को 
पाया जो नज़र नहीं आता था, और उसे ही सब कुछ बना लिया। महानता के 
मीनारों के बीच उन्होंने उस पैग़म्बर को पहचाना जिसमें कोई ज़ाहिरी शान नहीं 
थी, और उन्होंने खदु को उनके हवाले कर दिया। एक अजनबी धर्म, जो हर तरह 
की कमज़ोरी और साधनहीनता के बावजदू, उन्हें इतना प्यारा हो गया कि उसके 
लिए कोई भी कुर्बानी दनेा उनके लिए मशु्किल नहीं रहा। संक्षेप में कहें तो उन्होंने 
एक ऐसी सच्चाई को दखे लिया जो उस समय केवल एक विचार के रूप में थी, 
जिसकी पषु्टि अभी इतिहास ने नहीं की थी, जो अभी किसी राष्ट्रीय गर्व का प्रतीक 
नहीं बनी थी, जिसमें अपना सब कुछ द ेदनेा था लेकिन दनुिया में उसके बदले 
कुछ भी पाना नहीं था।

इस परेू मामले की एक ज़िंदा मिसाल वह ह ैजो हिजरत (प्रवास) से पहले ‘बैअत-
ए-अक़बा सानिया’ के समय सामने आई। ठीक उस समय जब मक्का में इस्लाम 
की हालत बहुत तंगी में थी, मदीना में कुछ मसुलमानों के आह्वान से इस्लाम 
फैलने लगा। यहाँ तक कि यह हर घर तक पहुचँ गया। उस समय मदीना के कुछ 
व्यक्तियों ने मक्का जाकर पैग़म्बर के सामने पैग़म्बर की सहायता का संकल्प 
(बैअत) लिया और उन्हें मक्का छोड़कर मदीना आने का निमतं्रण दिया। हज़रत 
जाबिर असंारी कहते हैं कि जब मदीना के हर घर में इस्लाम पहुचँ गया, तो हमने 
आपस में मशविरा किया कि हम कब तक अल्लाह के रसलू को इस हाल में 
छोड़ेंगे कि वे मक्का के पहाड़ों में परेशान और डरे-सहम े फिरते रहें। (मसुनद 



123

अल्लाह की म  द

अहमद, हदीस संख्या 14456) पैग़म्बर की इस बेबसी को दखेकर ऊपरी नज़र 
रखने वाले लोगों के लिए यह इस बात का प्रमाण था कि आप अल्लाह के रसलू 
नहीं हो सकते। अगर आप वास्तव में अल्लाह के रसलू होते तो आपकी यह 
हालत क्यों होती। लेकिन मदीना के लोगों ने आपके मामले को वास्तविकता 
की नज़र से दखेा। उन्होंने यह सच्चाई जान ली कि आपका मामला एक ख़दुाई 
मामला ह ैऔर आपकी मदद करके वे ख़दुा की रहमत और बरकतों के हक़दार 
बन सकते हैं। 

बैअत-ए-अक़बा सानिया (अक़बा की दसूरी बैअत) के मौक़े पर मदीना के सत्तर 
से अधिक प्रतिनिधियों ने मक्का आकर अल्लाह के रसलू के हाथ पर बैअत 
(वचन) की। यह बैअत कितने नाज़ुक हालात में हुई, इसका अदंाज़ा इससे लगाया 
जा सकता ह ैकि इस दल के एक सदस्य काब बिन मालिक असंारी कहते हैं कि 
हम मदीना से मक्का के लिए इस तरह रवाना हुए कि हमारा क़बीला, जो हमशेा 
की तरह काबा की ज़ियारत  (reverential visit) के लिए जा रहा था, उसके 
साथ चपुचाप हज के बहाने शामिल हो गए। मक्का के पास क़बीले ने डेरा डाला। 
रात को हम सब उनके साथ यूँ ही सो गए। यहाँ तक कि जब रात का एक तिहाई 
हिस्सा बीत गया, तो हमने पैग़म्बर के सझुाव के अनसुार अपने बिस्तरों से चपुचाप 
उठकर उस तय जगह की ओर इस तरह बढ़ना शरुू किया जैसे चिड़िया झाड़ियों में 
धीरे-धीरे छुपती हुई चलती ह ै(सीरत इब्न हिशाम, खण्ड 1, पषृ्ठ 441)।

वह पल कितना अजीब था, जब परूी दनुिया पैग़म्बर को नकार चकुी थी, उस 
समय कुछ लोग उन्हें अपनाने के लिए आगे बढ़ रह ेथे। वह ऐसा समय था जब 
पैग़म्बर से उनका वतन छीना जा चकुा था। तायफ से उन्हें पत्थर मारकर भगा 
दिया गया था। तमाम क़बीलों ने उन्हें पनाह दनेे से इनकार कर दिया था। ऐसे 
कठिन समय में मदीना के लोगों ने उनकी सच्चाई को पहचाना और उनकी पकुार 
पर “लब्बैक” कहा। उस समय जब की मदीना के असंार बैअत (पैग़म्बर के प्रति 
निष्ठा की प्रतिज्ञा) करने के लिए आगे बढ़े, तो एक आदमी ने खड़े होकर कहा, 
क्या तमु जानते हो कि तमु किस चीज़ पर बैअत (प्रतिज्ञा) कर रह ेहो? यह अपने 
माल और अपनी औलाद को नष्ट करने की बैअत ह।ै उन्होंने कहा, हाँ, हम यह 
बैअत कर रह ेहैं। फिर उन्होंने पैग़म्बर से पछूा कि अगर हम इस बैअत के वाद ेको 



124

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

आख़िर तक निभा दें, तो हमें क्या मिलेगा? आपने कहा — जन्नत। (सीरत इब्न 
हिशाम, खण्ड 1, पषृ्ठ 446) उन्होंने कहा, अपना हाथ बढ़ाइए, हम आपके हाथ 
पर बैअत करते हैं। खदु को किसी विवादित सच्चाई के हवाले कर दनेा, अपना 
सब कुछ एक ऐसी सच्चाई पर लगा दनेा जो अभी साबित भी नहीं हुई थी — यह 
इतनी अनोखी घटना ह ैजो इतिहास में सिर्फ़  एक बार ही हुई ह,ै न उससे पहले 
और न उसके बाद।

ग़ैर-ज़रूरी मुद्दों में न उलझना

रसलूलु्लाह जब इस दनुिया में आए, उस समय अरब में वे सभी समस्याए ंपरूी 
तरह मौजदू थीं जिन्हें आज के समय में “राष्ट्रीय मदु्दे” कहा जाता ह,ै और जिनके 
नाम पर अक्सर दनुिया में आदंोलन खड़े होते हैं। ये मदु्दे बदु्धिमान लोगों को 
प्रभावित करते हैं और वे इन्हीं नारों को लेकर खड़े हो जाते हैं। पैग़म्बर के समय में 
ये सभी मदु्दे मौजदू थे, लेकिन आपने इनमें से किसी में भी कोई दख़ल नहीं दिया। 
अगर आप इन मदु्दों में उलझते, तो यह अल्लाह की योजना में खदु को शामिल 
करने के खिलाफ़ होता। वे सारे मौक़े जो ढाई हज़ार साल की प्रक्रिया से तैयार 
किए गए थे, बर्बाद हो कर रह जाते।

1. हबश (इथोपिया) ने 525 ई. में अरब के सरहदी इलाके यमन पर क़ब्ज़ा कर 
लिया था। उस समय अबरहा, हबश के बादशाह की ओर से यमन का गवर्नर 
था। अबरहा का साहस इतना बढ़ चकुा था कि पैग़म्बर की पैदाइश के साल 
(570 ई.) उसने हाथियों की सेना लेकर मक्का पर हमला किया ताकि काबा 
को नष्ट कर द ेऔर मक्का की प्रमखु भमूिका को समाप्त कर द।े लगभग 50 
साल के कब्जे के बाद यमन पर हबश की हुकूमत ख़त्म हुई और वहाँ ईरान के 
शाह (फ़ारस के बादशाह) की हुकूमत क़ायम हो गई, जिसकी ओर से बाज़ान 
यमन का गवर्नर नियकु्त हुआ।

जब पैग़म्बर (सल्ल०) को पैग़म्बरी मिली और इसकी ख़बर फ़ारस के 
बादशाह तक पहुँची, तो उसने बाज़ान को लिखा कि उस आदमी के पास 



125

अल्लाह की म  द

जाओ जो पैग़म्बर होने का दावा करता है, और उससे कहो कि वह यह दावा 
छोड़ दे। अगर वह नहीं मानता, तो उसका सिर काटकर मेरे पास भेज दो। 
(सीरत इब्न हिशाम, खण्ड 1, पृष्ठ 69)

इससे अदंाज़ा होता ह ैकि जब पैग़म्बर (सल्ल०) को अरब में नबवूत मिली, उस 
समय अरब की सीमाओ ंपर विदशेी क़ब्ज़ों ने कितने गंभीर हालात पैदा कर रख े
थे। इन हालात में एक रास्ता यह था कि आप अपने लोगों को विदशेी क़ब्ज़ों के 
ख़िलाफ़ भड़काते और उनके ख़िलाफ़ यदु्ध छेड़ दतेे। लेकिन अगर आपने ऐसा 
किया होता तो यह ख़दुा की योजना के विरुद्ध जाने के बराबर होता। क्योंकि ख़दुा 
की योजना यह थी कि लोगों से ऐसे ग़ैर-ज़रूरी मामलों में टकराव न किया जाए, 
बल्कि चपुचाप ख़दुा के संदशे को लोगों तक पहुचँाने का काम जारी रखा जाए। 
आपने यही किया, और इतिहास ने दखेा कि आख़िरकार खदु बाज़ान पैग़म्बर 
(सल्ल०) के अच्छे साथी बन गए, और यमन के ईसाई निवासियों में से अधिकांश 
ने भी इस्लाम को अपना लिया । वह लक्ष्य जिसे कोई राष्ट्रीय नेता नाकाम तौर 
पर राजनीतिक तरीक़ों से पाने की कोशिश करता, वही आपने शांतिपरू्ण तरिक़े से 
अल्लाह के संदशे को लोगों तक पहुचंा कर हासिल कर लिया।

2. अब ूतालिब की मतृ्यु के बाद क़बाइली परंपरा के अनसुार बन ूहाशिम क़बीले 
का सरदार अब ूलहब नियकु्त हुआ। उसने पैग़म्बर को अपनी सरुक्षा में लेने 
से इनकार कर दिया। अब आपको किसी और समर्थन दनेे वाले क़बीले की 
ज़रूरत महससू हुई। आप समर्थक की तलाश में अलग-अलग क़बीलों के 
पास गए। अरब का एक सरहदी क़बीला था—बन ूशबैान बिन सालबा। जब 
आप उनसे मिले, तो क़बीले के सरदार मसुन्ना बिन हारिसा ने कहा, “हम 
फ़ारस के बादशाह की हुकूमत के क़रीब रहते हैं। यहाँ हम एक समझौते के 
तहत रहते हैं जो फ़ारस के बादशाह ने हमसे किया ह।ै वह यह ह ैकि हम कोई 
नई बात शरुू नहीं करेंगे और न ही किसी नई बात करने वाले को पनाह देंगे। 
और शायद जिस बात की ओर आप हमें बलुा रह ेहैं, वह बात शासकों को 
नापसंद हो।” (सीरत इब्ने कसीर, खण्ड 2, पषृ्ठ 168) 



126

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

इस घटना से यह समझा जा सकता ह ैकि अरब के पडोसी राज्यों के प्रभाव ने 
कैसे-कैसे मशु्किल हालात पैदा कर दिए थे—जो सिर्फ़  राजनीतिक या राष्ट्रीय 
ही नहीं थे, बल्कि अल्लाह के संदशे को लोगों तक पहुचँाने के काम तक को 
प्रभावित कर रह ेथे। इसके बावजदू आपने ऐसा नहीं किया कि यह कह कर उनसे 
लड़ाई छेड़ दें कि जब तक ये रुकावटें हटेंगी नहीं, तब तक अल्लाह का संदशे 
लोगों को नहीं दिया जा सकता। अगर आप पहले ही चरण में इन बाहरी ताक़तों 
से लड़ाई शरुू कर दतेे, तो यह अल्लाह की योजना के ख़िलाफ़ होता। 

जैसा कि बाद में रोम और फारस के साम्राज्य आपस में लड़कर इतने कमज़ोर हो 
गए की मसुलमानों के लिए उनको हराना मशु्किल न रहा। यदि मसुलमान शरुु में 
ही उनसे यदु्ध करने लगते, तो नतीजा बिल्कु ल विपरीत होता। बाद में इन शक्तियों 
से यदु्ध के जो चौंका दनेे वाले नतीजे सामने आये वो कभी न आते।

अल्लाह की योजना से मेल

किसान का मामला प्रकृति के दाँतेदार चक्र (Cogwheel) में अपना कंगरूा 
मिलाने जैसा ह।ै अल्लाह ने हमारी धरती पर फसल उगाने की बेहतरीन संभावनाए ँ
पैदा की हैं। लेकिन इन संभावनाओ ंको अपने हक़ में बदलने के लिए किसान 
को अपना एक हिस्सा दनेा पड़ता ह।ै उदाहरण के तौर पर, ज़मीन की सतह पर 
उपजाऊ मिट्टी की एक परत रखी गई ह,ै जो अब तक की ज्ञात दनुिया में कहीं और 
नहीं पाई जाती। लेकिन ज़मीन कितनी भी उपजाऊ क्यों न हो, फसल तभी उगती 
ह ैजब उसमें नमी होती ह।ै नमी न होने की वजह से सखू ेइलाक़ों के रेगिस्तान 
ख़ाली और बंजर बनकर रह गए हैं। इस सच्चाई को प्रकृति लाउडस्पीकर पर 
ऐलान करके नहीं बताती, बल्कि ख़ामोश इशारे की भाषा में बताती ह।ै किसान 
को इस खामोश इशारे की भाषा को समझना होता ह।ै इसलिए किसान या तो 
बारिश के बाद नम ज़मीन में फसल बोता ह,ै या फिर सिंचाई के ज़रिए पहले उसमें 
नमी लाता ह,ै फिर अपना बीज उसमें डालता ह।ै ठीक यही मामला अल्लाह का 
पैग़ाम पहुचँाने वाले का होता ह।ै पैग़म्बर महुम्मद साहब के लिए अगरच ेअरब में 



127

अल्लाह की म  द

बेहतरीन हालात बना दिए गए थे, फिर भी यह ज़रूरी था कि आप अल्लाह की 
हिकमत को ध्यान में रखते हुए अपना काम आगे बढ़ाए।ं अगर आपका तरीक़ा 
अल्लाह की योजना के अनसुार न होता, तो आपको कभी वह सफलता नहीं 
मिलती जो वास्तव में आपको मिली। 

1. पैग़म्बर के आह्वान (संदशे) का बनुियादी सिद्धांत यह था कि इस काम में परूी 
अहमियत आखिरत (परलोक) के मसले को दी जाए। दनुिया से जडु़े मसले को 
किसी भी हालत में इस्लाम के संदशे का मखु्य विषय न बनाया जाए। इसकी 
वजह यह ह ैकि यही मसला इसंान का स्थायी और असली मदु्दा ह।ै बाक़ी 
सभी मदु्दे अस्थायी और सीमित महत्व रखते हैं। परलोक के बिना इसंान की 
सफलता भी उतनी ही अर्थहीन ह ैजितनी उसकी नाकामी। 

दसूरी बात यह ह ैकि इसंानी ज़िंदगी में हर तरह की सफलता का ताल्लुक़ इसंान 
के चरित्र से ह।ै और इसंान के अदंर असली और स्थायी चरित्र केवल परलोक पर 
गहरे विश्वास से ही पैदा होता ह।ै परलोक में विश्वास का मतलब यह ह ैकि इसंान 
आज़ाद और परूी तरह अपने इराद ेका मालिक नहीं ह,ै बल्कि हर वक्त अल्लाह 
की निगरानी में ह।ै यह विश्वास इसंान से भटकाव की प्रवतृ्ति को छीन लेता ह ैऔर 
उसे ज़िम्मेदार और अनशुासित इसंान बना दतेा ह।ै अगर क़ुरान और हदीस को 
पक्षपात के बिना पढ़ा जाए, तो उनमें परलोक का मदु्दा सबसे ज़्यादा उभरा हुआ 
नज़र आता ह।ै बाक़ी मदु्दों का ज़िक्र भी आता ह,ै मगर वह अतिरिक्त रूप में होता 
ह,ै न कि मलू रूप में।

2. दसूरी बात यह ह ैकि संदशेवाहक और जिसके पास संदशे पहुचँाना ह,ै उनके 
बीच किसी भी हालत में कोई दनुियावी चीज़ों को लेकर कोई झगड़ा खड़ा न 
होने पाए। जिस तक संदशे पहुचँाना ह,ै उसे किसी भी हालत में विरोधी न बनने 
दिया जाए, चाह ेइसकी जो भी कीमत चकुानी पड़े। पैग़म्बर की ज़िंदगी में इस 
नीति की एक ज़बरदस्त मिसाल “हुदबैिया की संधि” ह।ै क़ुर श ने मसुलमानों 
के ख़िलाफ़ यदु्ध छेड़कर यह हालात पैदा कर दिए थे कि मसुलमान और ग़ैर-
मसुलमान दो अलग-अलग लड़ने वाले पक्ष बन गए थे। परूा समय यदु्ध की 



128

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

बातें और तैयारी में बीतने लगा था। इसी समय पैग़म्बर ने क़ुर श की हर शर्त 
मानते हुए उनसे दस साल की यदु्धविराम संधि कर ली। यह समझौता इतना 
एकतरफा था कि बहुत से मसुलमानों ने इसे अपमानजनक माना। लेकिन 
अल्लाह की नज़र में यह एक “खलुी जीत” (क़ुरान, 48:1) का दरवाज़ा था। 
क्योंकि इसके ज़रिए लड़ाई का माहौल ख़त्म हुआ और मसुलमानों व ग़ैर-
मसुलमानों के बीच संदशेवाहक और संदशे पाने वाले का रिश्ता फिर से बन 
गया। नतीजा ये हुआ कि जैसे ही अरब के लोग लड़ाई छोड़कर आम इसंानों 
की तरह हो गए, उनके बीच इस्लाम की शिक्षा फैलने लगी। यहाँ तक कि सिर्फ़  
दो साल में मसुलमानों की संख्या लगभग दस गनुा बढ़ गई। मक्का जो यदु्ध से 
जीता नहीं जा सकता था, वह शांति से जीत लिया गया। 

3. पैग़म्बर के काम करने के तरीक़े का एक और महत्वपरू्ण पहल ूयह था कि जिन 
लोगों पर विजय हासिल हो गई हो, उनके साथ भी उदारता का बर्ताव किया 
जाए। इस बात की मिसालें पैग़म्बर की परूी ज़िंदगी में फैली हुई हैं। मक्का 
की जीत के बाद क़ुर श के वे सारे लोग परूी तरह आपके क़ाब ूमें आ चकेु थे 
जिन्होंने आपके साथ और मसुलमानों के साथ बहुत बरुा बर्ताव किया था। 
लेकिन आपने अतीत के अपराधों के आधार पर किसी को सज़ा नहीं दी। 
सबको बिना शर्त माफ़ कर दिया। जब क़ुर श के लोगों को बाँधकर आपके 
सामने लाया गया, तो आपने कहा: “जाओ, तमु सब आज़ाद हो।” (सीरत 
इब्न हिशाम, खण्ड 2, पषृ्ठ 412) कुछ लोगों के बारे में आपने शरुू में सज़ा 
दनेे का आदशे दिया, लेकिन बाद में उनमें से भी हर उस व्यक्ति को माफ़ कर 
दिया गया जिसने खदु या उसकी ओर से किसी ने आकर आपसे रहम की 
अपील की। ऐसे सत्रह लोगों में से केवल पाँच को सज़ा दी गई, जिन्होंने माफ़ी 
नहीं माँगी थी। 

उहुद की लड़ाई में वहशी बिन हरब ने हज़रत हमज़ा को शहीद कर दिया। फिर 
हिदं बित उतबा ने उनके शरीर को बरुी तरह नकुसान पहुचँाया। जब पैग़म्बर को 
यह पता चला, तो आपके मुहं से एक बार यह निकल गया कि—”अगर अल्लाह 
ने मझु ेइन पर विजय दी, तो मैं उनके 30 लोगों के साथ ऐसा ही करूं गा।” (सीरत 



129

अल्लाह की म  द

इब्न कसीर, खण्ड 3, पषृ्ठ 79) मक्का की जीत के बाद जिन 17 लोगों के बारे में 
मौत का आदशे दिया गया था, उनमें वहशी और हिदं दोनों शामिल थे। लेकिन 
जब दोनों ने आकर आपसे माफ़ी माँगी, तो दोनों को माफ़ कर दिया गया। क्योंकि 
यही तरीक़ा अल्लाह की योजना के अनसुार था।

यह सिद्धांत बहुत गहरी हिकमत पर आधारित ह।ै इसंान पत्थर नहीं ह ैकि अगर 
एक पत्थर को तोड़ा जाए, तो उसके पास के दसूरे पत्थर तोड़ने वाले के बारे में 
कोई प्रतिक्रिया न दें। इसंान एक ज़िंदा समाज का ज़िंदा हिस्सा होता ह।ै जब किसी 
इसंान पर ज़ुल्म होता ह,ै तो उसके करीबियों में बदले की भावना जाग उठती ह।ै 
ऐसे ही समाज में प्रतिरोध की घटनाए ँजन्म लेती हैं। विजय (फतह) के बाद जो 
समय नए निर्माण में लगना चाहिए, वह समय उपद्द्रवियों से निपटने में लगने 
लगता ह।ै पैग़म्बर ने मक्का की जीत के बाद अपने परुाने दशु्मनों को सामहूिक 
क्षमा दकेर भविष्य के हर तरह के विद्रोह और बदले की भावना का रास्ता बंद कर 
दिया। इसके अलावा, उनमें से अधिकतर ने इस्लाम कबलू कर लिया और वही 
लोग इस्लाम की ताक़त बन गए—जैसे कि इक्रिमा बिन अब ूजहल। 

4. जीत और सत्ता मिलने के बाद समाज के कामकाज ठीक करने का काम सामने 
आया। यहाँ पैग़म्बर महुम्मद (सल्ल०) ने जल्दी नहीं की, बल्कि सब्र के साथ 
एक-एक करके सधुार लाग ूकिए।

मक्का के क़ुर श, हज़रत इब्राहीम के धर्म के वारिस माने जाते थे। लेकिन उन्होंने 
असली इब्राहीमी धर्म को बिगाड़ दिया था और उसमें कई नयी बातें शामिल कर 
दी थीं। जैसे कि हज़रत इब्राहीम ने हज को चदं्र कैलेंडर (क़मरी साल) के हिसाब 
से ज़िल-हिज्जा महीने में रखा था। चदं्र वर्ष, सौर वर्ष (शम्सी साल) से ग्यारह दिन 
छोटा होता ह।ै इसी वजह से चदं्र महीनों की तिथियाँ मौसम के साथ स्थिर नहीं 
रहतीं। हज कभी एक मौसम में आता और कभी दसूरे में। यह स्थिति क़ुर श के 
व्यापारिक हितों के खिलाफ़ थी। इसलिए उन्होंने यह तरीक़ा अपनाया कि हज को 
हमशेा गर्मी के मौसम में रखा जाए। इसके लिए उन्होंने ‘नसी’ (कबीसा: अतिरिक्त 
दिन जोड़ने की विधि) का तरीक़ा अपनाया, जिसमें हर साल चदं्र महीनों में ग्यारह 
दिन जोड़ दिए जाते थे। नाम भले ही चदं्र महीनों का होता, लेकिन हक़ीक़त में 



130

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

उसका साल सौर्य साल (Gregorian calendar) के मतुाबिक चलता था। इस 
वजह से तारीखें 33 साल के लिए बदल जाती थीं। जब एक बार महीनों को 
अपनी जगह से हटा दिया जाता, तो 33 साल बाद फिर से हज असली ज़िल-
हिज्जा में आता। पैग़म्बर पर यह जिम्मेदारी थी कि वे क़ुर श की इन नई बातों को 
ख़त्म करें और हज को फिर से इब्राहीमी तरीक़े पर वापस लाए।ं फ़तह मक्का 
(रमज़ान, 8 हिजरी) के बाद आप अरब के शासक  बन गए थे। आप चाहते तो 
उसी समय ‘नसी’ की इस परंपरा को तरंुत ख़त्म करने की घोषणा कर सकते थे। 
लेकिन आपने धरै्य से काम लिया। उस समय ‘नसी’ के 33 साल के चक्र को परूा 
होने में अभी दो साल बाक़ी थे। आपने दो साल इतंज़ार किया। मक्का पर विजय 
पाने के बावजदू, आपने दो साल तक हज में भाग नहीं लिया। आपने केवल तीसरे 
साल (10 हिजरी) में हज किया, जब यह 33 साल का चक्र परूा हो चकुा था और 
हज सही इब्राहीमी तारीख़ पर, ज़िल-हिज्जा में हो रहा था। उसी समय, हज के 
दौरान आपने यह घोषणा की कि इस साल हज जैसे हो रहा ह,ै अब हर साल वैसे 
ही होगा। अब ‘नसी’ का नियम हमशेा के लिए ख़त्म किया जा रहा ह।ै यही बात 
आपने अपने ‘हज्जतलु विदा’ के खतु्बे  (संबोधन) में इन शब्दों में कही:

“सनुो! आज ज़माना घमू कर फिर उसी स्थिति पर आ गया ह,ै 
जिस पर था जब अल्लाह ने आकाश और धरती की रचना की 
थी। और अल्लाह की किताब में महीनों की संख्या 12 ह।ै” 
(मग़ाज़ी अल-वाक़िदी, खण्ड 3, पषृ्ठ 1112)

इस दरेी में बहुत बड़ी भलाई थी। क्योंकि धर्म में जब कोई तरीक़ा लंबे समय तक 
चलता रह,े तो वह लोगों के लिए पवित्र बन जाता ह।ै लोग उसके ख़िलाफ़ सोच 
भी नहीं पाते। चूकंि दो साल बाद खदु ही हज उन तारीख़ों पर आ रहा था जिन 
पर आप चाहते थे, इसलिए आपने पहले ही कोई क़दम उठाकर एक बेकार का 
विवाद खड़ा करने से परहजे़ किया। जब क़ु दरती ढंग से हज अपनी असली तारीख़ 
पर आ गया, तब आपने ऐलान कर दिया कि यही हज की असली तारीख़ ह ैऔर 
अब आगे भी इन्हीं तारीख़ों में हज होगा।



131

हालात से ऊपर उठकर

यह कुछ उदाहरण हैं जिनसे पता चलता ह ैकि पैग़म्बर महुम्मद ने किस तरह अपने 
परेू अभियान में अल्लाह की दरूदर्शिता को ध्यान में रखा। आपने ख़दुा के दाँतेदार 
चक्र (Cogwheel) में अपना काग मिलाया। आपने अल्लाह की योजना के 
अनसुार हर कार्य किया। यही वजह थी कि आपकी कोशिशों के बहुत ही महान 
और प्रभावशाल नतीजे निकले। 

हालात से ऊपर उठकर

प्राचीन अरब के बारे में सोचिये। दक्षिण में अरब सागर और परू्व व पश्चिम में 
फ़ारस की खाड़ी और लाल सागर (Red Sea) के बीच बना यह प्रायद्वीप गंभीर 
राजनीतिक उलझनों से घिरा हुआ था। अरब के परू्व में ईरान था, जहाँ ताक़तवर 
सासानी साम्राज्य स्थापित था। उत्तर में रोम या बिज़ैन्टाइन (Byzantine)  
साम्राज्य था, जो प्राचीन समय का सबसे बड़ा साम्राज्य माना जाता था। इन दोनों 
साम्राज्यों ने अरब के भगूोल को अपनी राजनीति का मदैान बना रखा था। अरब 
के सबसे उपजाऊ इलाके सीध ेउनके कब्ज़े में थे। इराक पर ईरानियों ने कब्ज़ा 
कर रखा था, जबकि शाम, जॉर्डन, फ़िलिस्तीन और लेबनान रोम साम्राज्य का 
हिस्सा बने हुए थे। अरब के परू्व और पश्चिम में भले ही फ़ारस की खाड़ी और 
लाल सागर जैसी प्राकृतिक जल-रक्षक दीवारें थीं, लेकिन यह क्षेत्र भी ताक़तवर 
पड़ोसी साम्राज्यों की साज़िशों से सरुक्षित नहीं था। परू्व से ईरान के जहाज़ी बेड़े, 
ओमान की खाड़ी पार करके आसानी से अरब के इलाक़ों में घसु आते थे। पश्चिम 
में, लाल सागर के उस पार के दोनों दशे—मिस्र और हब्शा—रोमी साम्राज्य के 
अधीन थे, और वे इनके माध्यम से अरब के उस हिस्से में, जो दखेने में सरुक्षित 
लगता था, किसी भी समय हस्तक्षेप कर सकते थे। 

अरब के अदंरूनी क्षेत्र में क़बीलाई प्रमखुों की छोटी-छोटी रियासतें थीं, लेकिन 
रोमी और ईरानी साम्राज्यों के प्रभाव के कारण उनके लिए जीने का एकमात्र 
रास्ता यही था कि वे इन विदशेी साम्राज्यों की अधीनता स्वीकार करें और अपनी 



132

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

राजनीतिक स्वतंत्रता एक सीमित क्षेत्र में बनाए रखें। उत्तर में, शाम की सरहद से 
लगा  अरब राज्य गसासिना था, जो रोमी साम्राज्य के अधीन था और पैग़म्बर 
महुम्मद के समय में वहाँ का शासक हारिस बिन अबी शमर ग़स्सानी था। इसी 
तरह एक और अरब राज्य बसुरा था, वो भी रोमी साम्राज्य के अधीन था। यहाँ 
रोमी संस्कृति  का प्रभाव  बहुत अधिक था और इस प्रभाव की वजह से यहाँ की 
बड़ी आबादी ईसाई हो चकुी थी।

इराक की सरहद पर अरब राज्य हीरा था, जो ईरान के अधीन था। फ़ारस की 
खाड़ी के किनारे किनारे कई अरब राज्य थे और वे सब ईरान के अधीन थे। जैसे 
कि  अरब राज्य बहरीन, जिसका शासक मनुज़िर बिन  सावा था। यहाँ की बड़ी 
आबादी ईरानी संस्कृति  के प्रभाव से अग्नि-पजूक (मजसूी) हो गई थी। अरब 
राज्य उमान, जिसके शासक जलंदी के दो बेटे, जैफ़र और अब्द थे। अरब राज्य 
यमामा, जिसका शासक हौज़ा बिन अली हनफ़ी था। 

रोमी और ईरानी साम्राज्यों के बीच राजनीतिक होड़ के चलते अक्सर यदु्ध होते 
रहते थे। इनमें रोम की अधीन अरब रियासतें (जैसे ग़सासिना) रोम का साथ दतेी 
थीं और ईरान की अधीन रियासतें (जैसे हीरा) ईरान का। इस तरह रोम और ईरान 
की आपसी लड़ाइयों में अरबों का खनू भी बहुत बहता था।

प्राचीन यमन, आज के यमन से कहीं अधिक विस्तृत था। वहाँ विभिन्न क़बीलों 
की सरकारें स्थापित थीं। सबसे बड़ा यमनी क्षेत्र वह था जिसकी राजधानी सनआ 
(सना) थी। नज्रान भी उसी के भीतर आता था। यमन में बाहरी हस्तक्षेप की 
शरुुआत शायद 343 ईस्वी से होती ह,ै जब रोम साम्राज्य ने वहाँ अपने ईसाई 
प्रचारक भजेने शरुू किए। इन ईसाई प्रचारकों को नज्रान में सफलता मिली और 
वहाँ की अधिकतर आबादी ईसाई बन गई। 

धर्म के प्रचार की इस घटना में रोम का दशु्मन ईरान इसे एक राजनीतिक साजिश 
समझ बैठा। उन्हें लगा कि रोमी राजा अरब के दक्षिणी हिस्से में अपना असर 



133

हालात से ऊपर उठकर

बढ़ाना चाहता ह।ै इसका जवाब दनेे के लिए ईरानियों ने यमन की यहूदी 

जनजातियों को अपने साथ मिला लिया। ये वही लोग थे जिन्हें रोमी शासन ने 

70 ईस्वी में शाम (Syria) से निकाल दिया था और जो वहां से निकलकर यमन 

आ गए थे। ईसाइयों और रोमियों के विरोध में यहूदी जल्दी ही ईरानियों से जा 

मिले। यसूफु़ ज़ू नवुास नाम का एक अरब, जो बाद में यहूदी बन गया था, उसने 

ईरानियों की मदद से सनआ (यमन) में अपनी सत्ता स्थापित कर ली। यह एक 

तरह की आधी स्वतंत्र स्थानीय सरकार थी, लेकिन ईरान के अधीन थी। यसूफु़ ज़ू 

नवुास ने जब यमन की सत्ता संभाली तो उसने ईसाइयों को यमन से ख़त्म करने 

की कोशिश शरुू कर दी। यहाँ तक कि 534 ईस्वी में नजराान के बहुत से ईसाइयों 

को ज़िंदा जला दिया गया।

अब बारी रोम की थी। रोमी राजा ने यमन में ईसाई धर्म की रक्षा के नाम पर — 

और असल में फिर से अपना दबदबा क़ायम करने के लिए — एक योजना बनाई। 

उसने हबश (आज का इथियोपिया) के राजा नजाशी को इसके लिए तैयार किया। 

नजाशी खदु ईसाई था और रोमी शासन के अधीन था। रोमी राजा ने नजाशी 

को कहा कि वह यसूफु़ ज़ू नवुास से बदला ले। नजाशी ने अपने एक सेनापति 

अरियात को सेना के साथ भजेा। थोड़ी ही लड़ाई में अरियात ने सनआ पर क़ब्ज़ा 

कर लिया। यसूफु़ ज़ू नवुास ने समदु्र में कूदकर आत्महत्या कर ली। कुछ समय 

बाद अरियात की ही सेना के एक अधिकारी अब्राहा ने विद्रोह करके अरियात को 

मार डाला और नजाशी को मना लिया कि वह उसे यमन का शासक मान ले। यही 

अब्राहा था जिसने 571 ईस्वी में काबा पर हमला किया। अब्राहा के बाद उसका 

बेटा यक्सूम और फिर उसका दसूरा बेटा मसरूक़ राजा बना।

यमन के पहले के शासकों की पीढ़ी में एक व्यक्ति था — सैफ बिन ज़ी यज़न। उसे 

लगा कि अपने दशे को बाहरी शासन से आज़ाद कराना चाहिए और अपने परुखों 

की राजगद्दी को दोबारा हासिल करना चाहिए। उसने यमन में आज़ादी की एक 



134

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

महुिम चलाई। लेकिन सिर्फ  स्थानीय मदद काफ़ी नहीं थी। इसलिए वह ईरान के 

राजा नौशरेवां के पास गया और उससे निवेदन किया कि वह अपनी सेना से यमन 

की आज़ादी में मदद करे। ईरानी राजा के लिए यह एक अच्छा मौक़ा था। उसने 

अपने एक सेनापति ‘दहरज़’ के नेततृ्व में सेना भजेने की सहमति दी। इसी बीच 

सैफ़ बिन ज़ी यज़न की मौत हो गई। लेकिन उसका बेटा मअदी-करिब ईरानी सेना 

को यमन लाने में सफल हो गया। ये लोग ओमान की खाड़ी पार करके हज़रमौत 

के किनारे पर उतरे और वहां से सनआ पहुचं।े मअदी-करिब ने ईरानी सेना की 

मदद से हबशी सेना को हरा दिया और उन्हें यमन से भगा दिया। अब वह सनआ 

का राजा बन गया, लेकिन ईरानी सेना वहीं बनी रही। मअदी करिब की मौत के 

बाद ईरानी सेना ने सनआ पर क़ब्ज़ा कर लिया। इस तरह सनआ ईरान का समदु्र 

पार एक इलाक़ा बन गया। जब इस्लाम यमन पहुचंा, तब वहां ईरान का राज्यपाल 

बाज़ान था — जो बाद में मसुलमान हो गया।

इन बातों से साफ़ पता चलता ह ैकि जब पैग़म्बर महुम्मद को नबी बनाकर भजेा 

गया, उस समय अरब का इलाक़ा ईरानी और रोमी वर्चस्व (नियंत्रण) के लिए 

रणभमूि बना हुआ था। ऐसे हालात में किसी सधुार करने वाले के सामने दो रास्ते 

थे — या तो समय की परिस्थितियों से प्रभावित होकर इन ताक़तों से सीधी 

राजनीतिक टक्कर ली जाए, या फिर अपने अदंर की शक्ति को इतना मज़बतू 

किया जाए कि बड़ी से बड़ी ताक़त भी बिना किसी टकराव के गिर जाए। पैग़म्बर 

ने पहला रास्ता नहीं अपनाया बल्कि उन्होंने दसूरा रास्ता चनुा। क़ुर ान की सरूा 

105 (फील) और सरूा 106 (क़ुर श) में अब्राहा के मक्का पर हमले की योजना 

का ज़िक्र ह।ै लेकिन इसके जवाब में जो बात कही गई ह,ै वह यह ह ैकि ‘काबा 

के पालनहार की इबादत करो’ (106:3)। मतलब इस्लामी सोच यह ह ैकि अगर 

कोई राजनीतिक चनुौती सामने हो, तो उसका हल भी अल्लाह की इबादत और 

आत्मिक मज़बतूी से खोजा जाए।



135

पैग़म्बर (सल्ल०) की कार्य-शैली

इस्लाम का आरंभ 610 ईस्वी में हुआ, जब हज़रत महुम्मद (570–632 ई.) पर 
पहली बार अल्लाह की ओर से संदशे (वह्य) उतरा। उस समय आप परूी दनुिया 
में अकेले ऐसे व्यक्ति थे जो अल्लाह पर विश्वास करते थे और इस्लाम को मानने 
वाले थे। 622 ईस्वी में आपने मक्का से हिजरत (प्रवास) की और मदीना पहुचँ।े 
वहां आपने पहली शासन-व्यवस्था की स्थापना की। उस समय यह इस्लामी 
शासन सिर्फ  एक छोटे से शहर के कुछ हिस्सों तक सीमित था, क्योंकि मदीना का 
ज़्यादातर हिस्सा यहूदियों या उन अरब लोगों के कब्ज़े में था जिन्होंने अब तक 
इस्लाम स्वीकार नहीं किया था। लेकिन इसके ग्यारह साल बाद जब पैग़म्बर इस 
दनुिया से विदा हुए, तब तक इस्लामी राज्य लगभग दस लाख वर्ग मील (परूा 
अरब और दक्षिणी फिलिस्तीन) में फैल चकुा था। इसके बाद सौ साल से भी 
कम समय में इस्लाम एक ओर उत्तर अफ्रीक़ा के रास्ते स्पेन तक और दसूरी ओर 
ईरान के रास्ते चीन की सरहदों तक पहुचं गया। यरूोप के परू्वी हिस्से में इस्लाम 
की आखिरी सीमा हगंरी का बडुापेस्ट था, जहां आज भी डेन्यूब नदी (Danube 
River) के किनारे “गलु बाबा” की तरु्की शलैी की मज़ार इसका निशान ह।ै फ्रांस 
के कुछ गिरजाघरों की मीनारों में ऐसे पत्थर लगे हैं जिन पर अरबी लिपि में शब्द 
खदु ेहुए हैं । ये आठवीं सदी की यादगार हैं, जब फ्रांस का दक्षिणी हिस्सा दमिश्क़ 
के ख़लीफ़ा के अधीन यरूोपीय राज्य हुआ करता था। अरबों की यह क़ौम, जो 
ऊंट चराने से जीवन की शरुुआत कर रही थी, उसने हिजरत के केवल दो सौ 
वर्षों के अदंर यह दर्जा हासिल कर लिया कि वह दनुिया की अगवुाई करने लगी। 
ईरान का इस्तख़र, मिस्र का रमसेिस और यरूोप का रोम की जगह अब दनुिया का 
बौद्धिक और सांस्कृति क कें द्र बग़दाद बन गया था। 

यह शानदार कामयाबी एक बहुत ही सादा (simple) योजना के ज़रिए हासिल 
हुई, जिसे क़ुरान की इन आयतों में बताया गया ह:ै 

“ऐ कपड़ा ओढ़ने वाले, उठ! और लोगों को चतेावनी द,े और 
अपने रब की बड़ाई बयान कर, और अपने व्यवहार को शदु्ध 



136

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

बना, और गंदी बातों को छोड़ द,े और ऐसा न कर कि किसी 
पर एहसान करके बदले की उम्मीद रख,े और अपने रब के लिए 
धीरज से काम ले।” (क़ुरान, 74:1–7)

अगर इस योजना का सार निकाला जाए तो यह तीन मखु्य बातों में समझाई जा 
सकती ह:ै

1. 	 अपना सधुार इस तरह कि अल्लाह की सच्चे दिल से इबादत की जाए, 
अपने आचरण को अच्छा बनाया जाए, और हर तरह की बरुी बातों और 
बरेु कामों से दरू रहा जाए।

2. 	 दसूरों को यह समझाना कि हर इसंान सिर्फ  एक ही अल्लाह का बंदा ह ैऔर 
मरने के बाद उसे उसी अल्लाह के सामने हाज़िर होना ह।ै

3. 	 अपनी इस्लाह (सधुार) और दसूरों को चतेना दनेे की इस कोशिश में जो 
भी मशु्किलें और तकलीफ़ें  आए,ं उन पर सब्र किया जाए और अल्लाह के 
फ़ै सले का इतंज़ार किया जाए।

अंदरूनी शक्ति

इस्लाम की जो असली कोशिश ह,ै वह एक इसंान की अपनी निजी कोशिश होती 
ह।ै एक सच्चे ईमानदार को जो चीज़ आगे बढ़ने पर मजबरू करती ह,ै वह बस यही 
जज़्बा होता ह ैकि वह अल्लाह की माफ़ी प्राप्त कर सके। जब किसी के दिल में 
सच्चे तौर पर इस्लाम उतरता ह,ै तो उसके सारे जज़्बात इसी बात पर टिक जाते हैं 
कि वह कैसे अपने रब की दयालतुा और माफ़ी का हक़दार बने। वह अपने सोचने 
के तरीक़े , अपने विश्वास, अपने आचरण, अपने कर्म और अपनी परूी ज़िदगी को 
उस रास्ते पर ले जाने की चितंा करने लगता ह ैजो उसे आख़िरत (परलोक) में 
अल्लाह की सज़ा से बचा सके। वह दसूरों को इस्लाम की तरफ़ बलुाने से पहले 
खदु “सबसे पहला मसुलमान” बनने की कोशिश करता ह:ै 

“कह दो, मझु ेहुक्म दिया गया ह ैकि मैं सबसे पहला मसु्लमान 
(अल्लाह के आगे झकुने वाला) बनूं।” (क़ुरान, 6:14)



137

पैग़म्बर (स ल्ल०) की कार्य-श 

“सबसे पहला मसुलमान” बनना, सोच और नीयत के हिसाब से एक बिल्कु ल 
निजी बात होती ह।ै लेकिन उसके नतीजे इतने बड़े हो सकते हैं कि वह एक बहुत 
बड़ी समाजिक (सामहूिक) बात बन जाती ह।ै यह कुछ ऐसा ह ैजैसे अदंर ही अदंर 
एक ज्वाला बन रहा हो जो बाहर से दिखता नहीं, लेकिन जब निकलता ह ैतो परेू 
माहौल को अपने असर में ले लेता ह।ै 

क़ुरान के उतरने की ये क्रमबद्धता थी कि शरुू में वे सरूतें (अध्याय) उतरीं जिनमें 
अदंरूनी (आत्मिक और नैतिक) सधुार पर ज़ोर दिया गया, और बाहरी सधुार 
से जड़ेु आदशे बाद में आए—इसकी व्याख्या करते हुए मोहम्मद मार्माड्यकू 
पिकथॉल (1875–1936) ने क़ुरान के अपने अनवुाद की प्रस्तावना में लिखा ह ै
कि इसमें एक गहरी सझू-बझू छुपी हुई ह।ै वह यह कि पैग़म्बर को मिलने वाली 
वह्य (अल्लाह का संदशे) पहले अदंरूनी मामलों से शरुू होती ह ैऔर फिर बाहरी 
चीज़ों की ओर बढ़ती ह।ै 

The inspiration of the Prophet progressed from 
inmost things to outward things.

अक्सर लोग अमल (कर्म) का मतलब यह समझते हैं कि बाहरी दनुिया के 
ख़िलाफ़ आक्रमण शरुू कर दिया जाए। लेकिन असल और गहरा अमल यह 
ह ैकि अपने अदंर को इतना मज़बतू बनाया जाए कि जब वह फटे, तो कोई भी 
चीज़ उसकी पहुचँ से बच न सके। अदंरूनी ताक़त से मतलब कोई आध्यात्मिक 
साधना या “अमलियात” नहीं ह,ै बल्कि वही चीज़ ह ै जिसे क़ुरान में ईमान, 
नेक काम और सब्र कहा गया ह।ै अपनी आत्मा और अपने दिल-दिमाग की 
गहराइयों में अल्लाह की सच्चाइयों को उतारना, अपने आप को अनभुतूि के 
स्तर पर अधिक से अधिक आख़िरत की दनुिया से जोड़ना, अपने को परूी तरह 
से इस सोच में ढाल लेना कि मरेा किसी पर कोई हक़ नहीं ह,ै इस दनुिया में मरेी 
केवल ज़िम्मेदारियाँ ही ज़िम्मेदारियाँ हैं। अल्लाह के रास्ते में जो भी पेश आए, 
उसे चपुचाप अपने ऊपर लेते रहना चाहिए, बजाय इसके कि उसे दसूरों पर डालने 
की कोशिश की जाए।” बस यही वे चीज़ें हैं जिन्हें अपनी अतंरात्मा को ताक़तवर 
बनाना कहा जाता ह।ै



138

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

पैग़म्बर महुम्मद इन सब बातों का परू्ण आदर्श बन गए। यही वजह ह ैकि उनकी 
शख्सियत इतनी प्रभावशाली हो गई कि जो भी उनके दायरे में आया, वह उन पर 
मोहित हो गया। उनका यह अदंरूनी तफू़ान जब फटा, तो वह इतना व्यापक सिद्ध 
हुआ कि लगभग परूी आबाद दनुिया ने उसके असर को महससू किया। 

हिदंी साहित्यकार सरदार परूण सिंह (1882–1931) के एक लेख का शीर्षक 
ह ै“वीरता”। इसमें उन्होंने पैग़म्बर-ए-इस्लाम को इतिहास का सबसे बड़ा वीर 
(बहादरु) बताया ह ैजो “अरब के रेगिस्तान को बारूद की तरह आग लगा गए। 
‘कुल पथृ्वी भय से कांप उठी।’ जो लोग उनके सामने आए, वे उनके दास बन 
गए।” वह वीरता क्या ह ैजो किसी को इतना बलशाली बना दतेी ह ै— उन्हीं के 
शब्दों में पढ़िए:

“अपने आप को हर घड़ी, हर पल महान से भी महानतम बनाने 
का नाम वीरता ह।ै कायर परुुष कहते हैं, ‘आगे बढ़ो, चलो’, 
वीर कहते हैं, ‘पीछे चलो।’ कायर कहते हैं, ‘तलवार उठाओ’, 
वीर कहते हैं, ‘सिर आगे करो।’ वीरों की नीति बल को हर तरह 
से इकट्ठा करने और बढ़ाने की होती ह।ै वीर तो अपने अदंर ही 
अदंर आगे बढ़ते हैं, क्योंकि वे हृदय के आकाश के कें द्र में खड़े 
होकर परेू संसार को हिला सकते हैं। वह कैसा वीर जो टिन के 
बर्तन की तरह झट गर्म और झट ठंडा हो जाए? सदियों तक नीच े
आग जलती रह,े तो भी शायद ही वह गर्म हो, और हज़ारों वर्षों 
तक बर्फ़  उस पर जमती रह,े तो भी उसकी आत्मा तक ठंडी नहीं 
होती। लोग कहते हैं, ‘काम करो, काम करो’, पर हमें ये बातें 
निरर्थक लगती हैं। पहले काम करने की काबिलियत पैदा करो, 
अपने अदंर ही अदंर वकृ्ष की तरह बढ़ो। दनुिया किसी कूड़े के ढेर 
पर नहीं खड़ी कि जिस मरु्गे ने बांग दी वही सिद्ध हो गया। दनुिया 
धर्म और अटल आध्यात्मिक नियमों पर खड़ी ह ै— जो अपने 
आप को इन नियमों के साथ एकरूप कर के खड़ा हुआ, वह 
विजयी हुआ।” (निबंध चयेनिका, सं. महने्द्र चतरु्वेदी)



139

पैग़म्बर (स ल्ल०) की कार्य-श 

इस “वीरता” या अदंरूनी ताक़त का राज़ कोई रहस्यमय साधनाए ँया आध्यात्मिक 
कसरतें नहीं हैं, जो एकांत में बैठ कर की जाती हैं। “अमलियात” के ज़रिए जो 
ताक़त हासिल होती ह,ै वह पेड़-पौधों और पश-ुपक्षियों की दनुिया में कुछ 
चमत्कार दिखा सकती ह,ै लेकिन ज़िंदगी की वास्तविक चनुौती में वह एक दिन 
भी किसी के काम नहीं आती। असली ताक़त तो वही ह ैजो जीवन की कठिन 
परिस्थितियों में इसंान को विजयी बनाए।

भीतरी शक्ति वास्तव में उस स्थिति का नाम ह,ै जब इसंान अपने आप को अपने 
मन की इच्छाओ ंऔर कमज़ोरियों से आज़ाद करके उस उच्च मानसिक स्तर पर 
पहुचँा द,े जहाँ उसके फैसलों में निजी लाभ या सांसारिक असर का कोई स्थान 
न रह।े और हदीस के शब्दों में वह “ऐ मरेे अल्लाह, हमें चीज़ों को वैसा ही दिखा 
जैसा वे वास्तव में हैं” (तफ्सीर-ए-राज़ी, खण्ड 1, पषृ्ठ 119) के मकुाम तक पहुचँ 
जाए। ज़िद, ग़ुस्सा, लालच, नफ़रत, सत्ता की भखू, आत्म-मोह, व्यक्तिगत स्वार्थ 
और इस तरह की प्रवतृ्तियाँ उसकी राय और फ़ै सलों को प्रभावित करने के लिए 
उसके चारों ओर मौजदू न रहें। ऐसा व्यक्ति बेहद प्रभावशाली हो जाता ह।ै वह हर 
कसौटी पर खरा उतरता ह।ै उसकी हर कार्रवाई लोह ेके हथौड़े जैसी प्रभावशाली 
साबित होती ह।ै उसके फैसलों में समस्या के सभी संभावित और असंभावित 
पहलओु ंका ध्यान रखा जाता ह।ै विरोध भी उसकी सच्चाई और क्षमता को और 
निखार दनेे वाला बन जाता ह।ै

यहां हम मक्का की फतह के तरंुत बाद सामने आने वाली एक स्थिति का ज़िक्र 
करेंगे, जिसने एक साथ कई समस्याए ंखड़ी कर दीं, लेकिन इस्लाम के पैग़म्बर 
की बहादरुी या आपकी अदंरूनी ताक़त ने हर हर समस्या को हल कर दिया। इस 
अदंरूनी ताक़त का ज़ाहिर होना कभी माफ़ करने के रूप में हुआ, कभी ऊँच े
हौसले और अल्लाह पर भरोसे के रूप में। कभी आप इसलिए सफल हुए क्योंकि 
आपको वह  दरूदर्शिता मिली थी जो हमशेा भविष्य को दखेती थी। कभी आपके 
बर्ताव ने यह साबित कर दिया कि जो खदु को निस्वार्थ बना लेता ह,ै वह इतना 
ऊँचा दर्जा पा लेता ह ैकि फिर कोई उसे नीचा नहीं कर सकता। 

हिजरत के आठवें साल जब आपने मक्का पर विजय पाई तो क़ुर श के कुछ लोग 
भागकर ह़वाज़िन और स़कीफ़ के क़बीलों में पहुचं गए और उन्हें उकसा कर एक 



140

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

नई लड़ाई के लिए तैयार कर दिया। वे लोग अपनी तमाम क़बीलाई शाखाओ ंको 
जमा करके 20 हज़ार की संख्या में एकत्र हो गए। ह़ुनैन में मकुाबला हुआ। यदु्ध 
की शरुुआत में ही ह़वाज़िन के तीर चलाने वालों ने, जो घाटी में छुपकर बैठे थे, 
इस्लामी सेना पर इतनी तेज़ तीरबाज़ी की कि मसुलमानों के पैर उखड़ गए और 
12 हज़ार की सेना में से ग्यारह हज़ार से ज़्यादा लोग भाग खड़े हुए। हालांकि 
इतिहास बताता ह ैकि शरुुआती हार के बाद आखिरकार मसुलमानों को बहुत 
बड़ी जीत मिली। इस जीत का राज़ पैग़म्बर की वही अदंरूनी ताक़त थी, जो इस 
नाज़ुक मौके पर दिल की शांति (क़ुरान, 9:26) और अल्लाह पर भरोसे के रूप 
में सामने आई। और इसने अचानक बाज़ी पलट दी। आपने दशु्मनों के बीच खड़े 
होकर यह शरे पढ़ा:

لِبْ
َّ
ط

ُ
ا ابْنُ عَبْدِ الم

َ
ن

َٔ
ذِبْ    ا

َ
 ك

َ
بِيُّ لا ا النَّ

َ
ن

َٔ
ا

“मैं पैग़म्बर हू,ं यह कोई झठू नहीं, मैं अब्दुल मतु्तलिब का बेटा हू।ं”

आपने ज़ोर से पकुार कर कहा: “ऐ अल्लाह के मददगारो, और उसके पैग़म्बर 
के मददगारो! मैं अल्लाह का बंदा और उसका पैग़म्बर हू”ं हज़रत अब्बास की 
आवाज़ बहुत ऊँची थी। आपके आदशे से उन्होंने ज़ोर से कहा: “ऐ शजरतरु-
रिज़वान (यह वह पेड़ था जिसके नीच े हज़रत महुम्मद ने हुदबैिया में अपने 
साथियों से वफ़ादारी की शपथ ली थी।) के साये में बैठ कर सब कुछ कुर्बान करने 
की बैअत करने वालो, कहां हो?” (मग़ाज़ी वाक़िदी, खण्ड 3, पषृ्ठ 897-899)। 
जब लोगों ने दखेा कि उनके पैग़म्बर अपनी जगह खड़े हैं और दशु्मनों के तेज़ 
हमले भी उन्हें कोई नकुसान नहीं पहुचँा सके, तो उन्हें यक़ीन हो गया कि ख़दुा 
की मदद उनके साथ ह।ै वे नए जोश के साथ मदैान-ए-जंग की तरफ़ लौट पड़े। 
यहां तक कि जिसके ऊँट  ने मड़ुने में दरे की वह अपनी सवारी से कूद कर पैदल 
आपकी तरफ़ दौड़ पड़ा। अब लड़ाई का नक्शा बदल गया। दशु्मन की पंक्तियों में 
भगदड़ मच गई। मसुलमानों को जीत मिली और बहुत सारा माल-ए-ग़नीमत हाथ 
आया — जिसमें 24 हज़ार ऊँट , 40 हज़ार बकरियां, 4 हज़ार चांदी के सिक्के  
और 6 हज़ार क़ै दी थे। 



141

पैग़म्बर (स ल्ल०) की कार्य-श 

इस जीत के बावजदू समस्या ने एक बार फिर नई और ज़्यादा मशु्किल शक्ल ले 
ली। स़क़ीफ़ क़बीला, जो क़ुर श के बाद अरब का दसूरा सबसे ताक़तवर क़बीला 
था और अरब के एकमात्र चार-दिवारी वाले शहर का मालिक था — तायफ़ 
में क़िले में छिप गया। तीन हफ़्तों की घरेाबंदी में उन्होंने मसुलमानों को इतना 
नक़ुसान पहुचँाया जितना ह़ुनैन की लड़ाई में नहीं पहुचंा था। उनकी हठ इतनी थी 
कि इस दौरान तायफ़ का एक आदमी पैग़म्बर (सल्ल०) की सेवा में आया और 
उसने इस्लाम स्वीकार किया। यह आदमी उर्वह बिन मसऊद सक्फ़ी थे जो अपने 
क़बीले में “कंुवारी लड़की की तरह प्यार” थे। मगर जब वह इस्लाम स्वीकार 
करके तायफ़ गए तो तायफ़ वालों ने उन्हें तीर मार-मार कर मार डाला। 

यहां आपकी अदंरूनी ताक़त एक और रूप में ज़ाहिर हुई। जब घरेाबंदी सख़्त 
हो गई, तो हज़रत उमर ने नबी (सल्ल०) से कहा कि आप तायफ वालों के लिए 
बद-दआु करें। मगर आपने उनके लिए हिदायत की दआु की। आपने ग़ुस्से और 
बदले के जज़्बे में उनके ख़िलाफ़ कोई कार्रवाई नहीं की। तीन हफ़्तों के बाद आपने 
सेना को आदशे दिया कि वापस लौट चलो। फिर आप जिअराना के मक़ाम तक 
पहुचं ेजहां ह़ुनैन की लड़ाई का माल-ए-ग़नीमत जमा था। यहां आपके पास मौक़ा 
था कि सक़ीफ़ की ज़िद का बदला उनके साथी हवाज़िन से लें, मगर इसके उलट 
आपने ये किया कि ह़वाज़िन क़बीले के कुछ लोगों की एक अर्ज़ी पर उनके सारे 
के सारे 6 हज़ार क़ै दी रिहा कर दिए और उन्हें कपड़े व सफ़र का सामान दकेर 
उनके घरों को भजे दिया। यह दरियादिली और बड़े दिल के इस व्यवहार ने ऐसा 
असर दिखाया कि ह़वाज़िन के सारे लोग पैग़म्बर (सल्ल०) के साथी बन गए।

इस घटना का तायफ वालों पर गहरा असर पड़ा। ह़वाज़िन और स़कीफ़ एक 
ही बड़े क़बीले की शाखाए ंथीं। जब स़कीफ़ को ह़वाज़िन के अनयुाई बन जाने 
की ख़बर मिली तो यह उनके लिए घरेाबंदी से भी ज़्यादा भारी साबित हुई। उन्हें 
महससू हुआ कि उनका दायां हाथ टूट गया ह ैऔर अब वे मक़ुाबले में सफल 
नहीं हो सकते।

“फिर स़कीफ़ क़बीले ने आपस में सलाह की और देखा कि 
उनके पास अब अपने चारों ओर के अरबों से लड़ने की 



142

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

ताक़त नहीं रही। वे सब लोग पैगम्बर (सल्ल०) के साथी 
बन चुके हैं और बैअत कर चुके हैं।” (सीरत इब्न हिशाम, 
खण्ड 2, पृष्ठ 538)

हिजरत के नौवें साल (630 ईस्वी) तायफ़ का एक प्रतिनिधिमडंल मदीना आया। 
उन्होंने रसलूलु्लाह का अनयुाई बनने की पेशकश की, मगर साथ ही अपने 
लिए अजीब-अजीब शर्तें रखीं — “उनकी ज़मीन को फौजी रास्ता नहीं बनाया 
जाएगा, वे ज़कात नहीं देंगे, इस्लाम की ख़िदमत में हिस्सा नहीं लेंगे, नमाज़ नहीं 
पढ़ेंगे, और उन पर कोई दसूरा शासक नहीं होगा।” आपने फ़रमाया, “तमु्हारी 
सारी शर्तें मजंरू हैं, लेकिन उस धर्म में कोई भलाई नहीं जिसमें रुकू (अल्लाह के 
आगे झकुना) न हो।” (मसुनद अहमद, हदीस संख्या 17913)। आपके साथियों 
को इतनी छूट दनेा अजीब लगा, मगर आपकी नज़रें भविष्य को दखे रही थीं। 
आपने उन्हें यह कहकर संतषु्ट कर दिया:

“जब ये लोग इस्लाम में आ जाएगंे तो अपने आप ज़कात भी देंगे 
और इस्लाम की ख़िदमत में भी भाग लेंगे।” (सनुन अब ूदाऊद, 
हदीस संख्या 3025)

इमाम अहमद ने हज़रत अनस से बयान किया ह ैकि जब भी किसी ने पैग़म्बर 
(सल्ल०) के संदशे को मानने के लिए उनसे कोई चीज़ मांगी, आपने ज़रूर दी 
(सहीह मसु्लिम, हदीस संख्या 2312)। एक आदमी पैग़म्बर (सल्ल०) के पास 
आया। आपने उसके लिए इतनी बकरियां दनेे का आदशे दिया जो दो पहाड़ों के 
बीच आखंों की हद तक फैली थीं। वह आदमी अपनी क़ौम में गया और बोला: 
“ऐ मरेी क़ौम, तमु इस्लाम कबलू कर लो, क्योंकि मोहम्मद इतना ज़्यादा दतेे हैं 
कि उन्हें कभी कमी का डर नहीं होता।” रावी कहते हैं:

“कोई आदमी पैग़म्बर के पास आता, उसका इरादा सिर्फ़  दनुिया 
होता, मगर शाम तक ऐसा होता कि रसलूलु्लाह का दीन उसे 
दनुिया और उसमें जो कुछ ह ैउससे ज़्यादा प्यारा लगने लगता।” 
(मसुनद अहमद, हदीस संख्या 14029)



143

पैग़म्बर (स ल्ल०) की कार्य-श 

ह़वाज़िन और स़क़ीफ़ का मसला हल हुआ ही था कि एक और गंभीर मामला 
सामने आ गया। ह़वाज़िन की जीत के बाद जो बड़ी मात्रा में माल-ए-ग़नीमत 
मिला था, उसे आपने मक्का के नए मसुलमानों में खलेु दिल से बांट दिया। यह 
बात असंार के कई लोगों को बरुी लगी। उन्हें लगा कि मक्का पहुचंकर पैग़म्बर 
पर “कुरैश-प्रेम” हावी हो गया और आपने अपने रिश्तेदारों को खशु करने के लिए 
सारा माल उन्हें द ेदिया। यह एक बहुत नाज़ुक मसला था। मगर आपने जो किया 
था, वह भावनाओ ंसे ऊपर उठकर किया था। इसलिए आपके पास इसका जवाब 
दनेे के लिए एक बहुत असरदार तरीक़ा था।

आपने अंसार के सभी लोगों को एक जगह इकट्ठा किया और खड़े होकर 
फ़रमाया: 

“ऐ असंार! यह क्या बातें हैं जो मरेे कानों तक पहुचं रही हैं? क्या 
यह सच नहीं कि तमु रास्ता भटके हुए थे, मरेे ज़रिए ख़दुा ने तमु्हें 
रास्ता दिखाया? तमु गरीब थे, मरेे ज़रिए ख़दुा ने तमु्हें अमीर 
बनाया? तमु एक-दसूरे के दशु्मन थे, फिर ख़दुा ने मरेे ज़रिए तमु्हें 
जोड़ दिया?” लोगों ने कहा: “हाँ।” आपने दोबारा कहा:

“ख़दुा की क़सम! तमु चाहो तो कह सकते हो— और अगर 
कहो तो सच कहोगे — कि (ऐ पैग़म्बर) आप हमारे पास ठुकराए 
हुए आए थे, हमने आपको सच्चा माना। आप असहाय आए थे, 
हमने आपकी मदद की। आप बेघर थे, हमने आपको आसरा 
दिया। आप ग़रीब थे, हमने आपकी सहायता की। तो ऐ असंार 
के लोगो! क्या तमु थोड़ी सी दनुिया की चीज़ को लेकर दिल में 
शिकायत पाल बैठे, जिससे मैंने कुछ लोगों को इसलिए दिया 
कि वे इस्लाम में आए,ं और तमु्हें उस चीज़ का भरोसा दिलाया 
जो ख़दुा ने तमु्हें दी ह ै— यानी इस्लाम? क्या तमु इससे खशु 
नहीं कि लोग ऊँट  और बकरियां लेकर लौटें, और तमु ख़दुा के 



144

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

पैग़म्बर को अपने साथ लेकर जाओ?” (सीरत इब्न हिशाम, 
खण्ड 2, पषृ्ठ 499-500) 

यह भाषण सनुकर सभी लोग रो पड़े। उन्होंने ज़ोर से कहा: “हमें अल्लाह के रसलू 
ही चाहिए।”

इसी तरह आपकी अदंरूनी ताक़त एक ऐसी चाबी बन गई जिसने हर बंद दरवाज़ा 
खोल दिया। आपकी शख्सियत की बाढ़ के आगे कोई चीज़ टिक नहीं सकी।

आपका निशाना अल्लाह का सदेंश देना 

पैग़म्बर (स्ल्ल०) ने मक्का में जो व्यावहारिक संघर्ष (जिद्दोजहद) शरुू किया, 
उसकी सबसे अहम बात यह थी कि वह बाहरी दनुिया के विरोध में किसी 
प्रतिक्रिया के रूप में नहीं शरुू हुआ, जैसा कि आमतौर पर होता ह।ै बल्कि वह 
आपके अपने सकारात्मक विचार के आधार पर तय किया गया था। जब आपकी 
पैग़म्बरी शरुू हुई, तो आपके आस-पास वे तमाम हालात परेू जोर-शोर के साथ 
मौजदू थे, जो अक्सर किसी राजनीतिक, आर थ्िक या सामाजिक आदंोलन की 
बनुियाद बनते हैं। लेकिन आपने इनमें से किसी को भी अपने पैग़ाम (संदशे) का 
विषय नहीं बनाया। बल्कि परूी एकाग्रता और अमन के साथ ऊपर बताए गए 
अपने कार्यक्रम की ओर शांतिपरू्ण संघर्ष की शरुुआत की।

महुम्मद (स्ल्ल०) के नबी बनने का जो समय था, उस वक्त उनका दशे बड़ी 
ताकतों की शिकार-गाह बना हुआ था। ख़ासकर अरब का वह हिस्सा जो ज़्यादा 
उपजाऊ और अमीर था, वह परूी तरह बाहर वालों के क़ब्जे में था। अरब के उत्तर 
में जो शाम का इलाक़ा था, वह परूा रोम की हुकूमत के अधीन था। वहां अरब 
के कुछ सरदार रोम के अधीन सरकार चला रह ेथे। इसी तरह दक्षिण में यमन का 
इलाक़ा ईरान के क़ब्जे में था। उस वक्त वहां ईरान का जो अफ़सर था, उसका नाम 
बाज़ान था। अरबों के पास बस हिजाज़, तिहामा और नज्द के कुछ हिस्से ही थे। 
इनके अलावा कुछ बंजर रेगिस्तानी ज़मीनें थीं, जिनमें कहीं-कहीं थोड़ी उपजाऊ 
ज़मीन मिलती थी। जब ईरानी राजा (किसरा) ने पैग़म्बर (स्ल्ल०) का भजेा हुआ 



145

पैग़म्बर (स ल्ल०) की कार्य-श 

ख़त फाड़ दिया और गसु्से से कहा कि “ये मरेा गलुाम होकर मझु ेचिट्ठी भजेता 
ह!ै” (तारीख़ अल-तबरी, खण्ड 2, पषृ्ठ 655), तो इसकी वजह यही राजनीतिक 
हालात थे।

पैग़म्बर की पैदाइश के साल (570 ई.) मक्का पर अब्रहा ने जो हमला किया था, 
वह भी इसी तरह की लालच और क़ब्ज़े की सोच का हिस्सा था। इस्लाम से 
पहले काबा मरू्तियों का घर बन गया था। अलग-अलग क़ौमें और क़बीले अपनी 
मरू्तियाँ वहां रखते थे। इस वजह से काबा उनके लिए एक पवित्र जगह बन गया 
था। लोग साल भर मक्का आते थे, ताकि अपने दवेी-दवेताओ ंकी पजूा कर सकें  
और चढ़ावे चढ़ा सकें । इससे मक्का का व्यापार भी अच्छा चलता था। अब्रहा ने 
चाहा कि यह व्यापार अपने इलाके सनआ की तरफ़ खींच ले। वह दक्षिणी अरब 
में हब्शी फौजों का प्रमखु था और हब्शा के बादशाह के अधीन था। उसने हब्शा 
की और से नियकु्त यमन के शासक को मार डाला और खदु हुकूमत अपने हाथ 
में ले ली। मजबरूी में हब्शा के राजा नजाशी ने उसे यमन का शासक मान लिया। 
अब्रहा ईसाई था। उसने सनआ में एक बड़ा गिरजाघर बनवाया और चाहता था 
कि लोग वहां ज़ियारत के लिए आए ंताकि मक्का की अहमियत कम हो जाए। 
लेकिन जब ये सब कोशिशें नाकाम हो गई,ं तो उसने तय किया कि मक्का के 
काबा को गिरा दगेा, जिससे लोग मक्का की जगह सनआ आने लगें। चूकंि 
वह हाथियों की फौज लेकर आया था, इसलिए उसे “हाथी वाला” कहा गया। 
यह घटना इतनी मशहूर हुई कि जहां-जहां से वह गजु़रा, वहां के नाम हाथी से 
जोड़ दिए गए — जैसे “हाथी का रास्ता”, “हाथी का कुआ”ं और “हाथी का 
दरवाज़ा”। जिस साल यह घटना हुई, उसे “हाथी का साल” कहा जाने लगा।

ऐसे हालात में अगर कोई आम सरदार (leader) होता, तो वह अपने देश 
की आज़ादी के लिए कोई राजनीतिक आंदोलन शुरू करता, और लोगों को 
बाहरी ताक़तों के खिलाफ़ भड़काता। लेकिन पैग़म्बर (स्ल्ल०) ने ऐसा कुछ 
भी नहीं किया।

इसी तरह, उस वक्त की अरब की ज़मीन सखूी और बंजर थी, जिसकी वजह से 
वहां कोई ठोस आर थ्िक व्यवस्था नहीं बन सकी थी। यह वहां के हर इसंान की 



146

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

बड़ी परेशानी थी और आसानी से इसे लेकर कोई क्रांतिकारी आदंोलन शरुू 
किया जा सकता था। लेकिन पैग़म्बर ने इस तरह के किसी भी आर थ्िक नारे से परूी 
तरह दरूी बनाए रखी। एक बार मक्का के कुछ बड़े लोग सरूज डूबने के बाद काबा 
के सामने जमा हुए और पैग़म्बर को बातचीत के लिए बलुाया। जब उन्होंने अपना 
संदशे सनुाया, तो उन्होंने कहा:

“ऐ महुम्मद, आप जानते हैं कि हमारा दशे कितना तंग ह।ै हमसे 
ज़्यादा बदहाल, सखूा-ग्रस्त और कठिन जीवन किसी का नहीं 
ह।ै अपने उस रब से, जिसने आपको भजेा ह,ै कहिए कि ये सखूी 
पहाड़ियाँ हमारे रास्ते से हटा द ेजिसने हमारे ऊपर ज़िन्दगी तंग 
कर दी ह,ै हमारी ज़मीन को फैलाए और उसमें वैसी नदियाँ बहा 
द ेजैसी शाम और इराक़ में हैं।” (सीरत इब्न हिशाम, खण्ड 1, 
पषृ्ठ 296)

यह बात मक्का के सरदारों ने उस स्थिति को दखेते हुए कही थी कि नज्द और 
हिजाज़ की पहाड़ियाँ समदु्री हवाओ ंको रोक दतेी हैं। इसी कारण यहाँ शाम और 
इराक़ की तरह बारिश नहीं होती और परूा इलाका सखूा रहता ह।ै इस तरह यह 
आर थ्िक परेशानी आपको एक ज़बरदस्त मौक़ा द ेरही थी कि आप एक आर थ्िक 
मिशन लेकर खड़े हों और अचानक लोगों का ध्यान अपनी तरफ़ खींच लें। 
लेकिन आपने इस तरह के मदु्दों की तरफ़ कोई सीधी नज़र नहीं डाली, बल्कि 
आपने खदु को परूी तरह केवल एकेश्वरवाद (क़लिमा-ए-तौहीद) के संदशे को 
पहुचँाने में लगा दिया। हालाँकि बाद की तारीख़ ने यह साबित कर दिया कि 
अल्लाह का संदशे लोगों तक पहुचँाने में हर तरह के राजनीतिक और आर थ्िक 
विकास की संभावनाए ँभी छिपी होती हैं। लेकिन ये संभावनाए ँएक अप्रत्यक्ष 
नतीजे के तौर पर सामने आती हैं, न कि सीध ेसंघर्ष के रूप में।

पैग़म्बर (स्ल्ल०) की परूी ज़िंदगी इस बात का सबतू ह ैकि आपके लिए असली 
महत्व अल्लाह के संदशे को लोगों तक पहुचँाना था। जब आपको पैग़म्बरी मिली 
तो आपने बाक़ी सभी बातों को छोड़ कर अपना सारा ध्यान इसी पर केन्द्रित 



147

पैग़म्बर (स ल्ल०) की कार्य-श 

कर दिया। आपने अपने परिवार के लोगों से कहा कि मझु ेख़ुदा ने अपना संदशे 
पहुचँाने के काम पर नियकु्त किया ह,ै तमु लोग मरेा साथ दो। आपने अपने परिवार 
के लोगों को खाने पर बलुाया। ये लगभग चालीस लोग थे, जिनमें से तीस लोग 
जमा हुए। जब वे खाना खा चकेु, तो आपने तक़रीर की, लेकिन कोई भी आपका 
साथ दनेे के लिए खड़ा नहीं हुआ:

“ऐ बन ू अब्दुल मतु्तलिब! मैं तमु लोगों की तरफ़ ख़ास तौर 
पर और तमाम लोगों की तरफ़ आम तौर पर भजेा गया हू।ँ 
(फ़ज़ाइलसु्सहाबा, अहमद बिन हबंल, हदीस संख्या 1220)

दसूरी रिवायत में ह ैकि आपने कहा: तमु में से कौन ह ैजो मरेे क़र्ज़ों और मरेे वादों 
की जिम्मेदारी मरेी तरफ़ से लेगा और जन्नत में मरेे साथ होगा और मरेे परिवार में 
मरेा प्रतिनिधि बनेगा?” (मसुनद अहमद, हदीस संख्या 883)

एक और रिवायत में ह ैकि: फिर रसलूलु्लाह (सल्ल॰) ने यही बात दोबारा कही, 
तो हज़रत अली ने कहा: “मैं, ऐ अल्लाह के रसलू!” आपने फरमाया: “तमु, ऐ 
अली! तमु, ऐ अली!” (मसुनद अल-बज़्ज़ार, हदीस संख्या 456) 

एक बार अब ूजहल ने आपको पत्थर फें क कर मारा जिससे खनू बहने लगा। यह 
ख़बर आपके चाचा हम्ज़ा को पहुचँी। वे भले ही उस समय मसुलमान नहीं हुए 
थे, लेकिन पारिवारिक हमदर्दी जोश में आ गई। उन्होंने अब ूजहल के पास जाकर 
उसे मारा और फिर आपके पास आकर बोले: “भतीजे! मैंने तमु्हारा बदला ले 
लिया।” आपने फ़रमाया: “चचा! मझु ेइसमें ज़्यादा खशुी होती कि आप इस्लाम 
की सच्चाई को को मान लेते।”

इसी तरह एक बार क़ुर श के लोग अब ूतालिब के पास आए और कहा:

“ऐ अब ूतालिब! तमु्हारा भतीजा हमारे इकट्ठे होने की जगहों 
और हमारी बैठकों में आता ह ैऔर हमें वो बातें सनुाता ह ैजो 
हमें तकलीफ़ दतेी हैं। अगर हो सके तो उसे हमारे पास आने से 
रोक दो।”



148

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

अब ूतालिब ने अपने बेटे अक़ील के ज़रिए रसलूलु्लाह को बलुाया और उनसे 
क़ुर श की बात कही। आपने अपनी नज़र आसमान की तरफ़ उठाई और कहा, 
“ख़ुदा की क़सम, मैं उस संदशे को छोड़ दनेे की ताक़त नहीं रखता जिसके लिए 
मझु ेभजेा गया ह,ै जैसे तमु में से कोई इस बात की ताक़त नहीं रखता कि सरूज 
से आग का शोला लेकर आए।” (अल-मअुजम अल-औसत, अल-तबरानी, 
हदीस संख्या 8553)

एक दसूरी रिवायत में ह ैकि फिर रसलूलु्लाह दखु से रो पड़े। (सीरत इब्न हिशाम, 
खण्ड 1, पषृ्ठ 266)

आपके क़बीले बन ूहाशिम को चूकंि मक्का में हर प्रकार का नेततृ्व हासिल था, 
शरुू में लोगों को शक हुआ कि यह “हिम्मती नौजवान” शायद राजा बनने का 
सपना दखे रहा ह।ै लेकिन आपके निरतर प्रयास ने यह साबित कर दिया कि 
आपके सामने आख़िरत (परलोक) का संदशे पहुचँाने के सिवा और कुछ नहीं था। 
एक बार आपने अब ूजहल को संदशे दिया तो उसने कहा: 

“ऐ महुम्मद, क्या तमु हमारे खदुाओ ं को बरुा कहने से रुक 
जाओगे? क्या तमु बस यही चाहते हो कि हम गवाही दें कि 
तमुने (संदशे) पहुचँा दिया? तो हम गवाही दतेे हैं कि तमुने पहुचँा 
दिया।” (अल-बिदाया व अल-निहाया, खण्ड 3, पषृ्ठ 83)

अब ूतालिब की घाटी (जिस में आप क़ै द थे) के समय, हराम महीनों (यदु्ध निषधे 
महीनों) में पाबंदी ख़त्म हो जाती थी। आपके घर के लोग इस मौके का इस्तेमाल 
ख़रीद-बिक्री में करते थे। वे क़ुर्बा नी के जानवरों का मांस जमा करते ताकि उसे 
सखुाकर रख सकें  और साल के बाक़ी महीनों में उसे खाए।ं लेकिन आप इस मौके 
पर क़बीलों की बस्तियों की ओर निकल जाते और उन्हें इस्लाम का संदशे दतेे। 

बहिष्कार का ये समय बहुत नाज़ुक था। लेकिन इस समय में भी आपने अल्लाह 
का संदशे पहुचँाने का काम जारी रखा। सीरत की किताबों में इस सिलसिले में कई 
घटनाओ ंका ज़िक्र ह।ै जैसे ग़मीम के मक़ाम पर बरैुदा बिन हसीब को इस्लाम का 
संदशे दनेा, जिसके नतीजे में वे और उनके अस्सी घरों का क़बीला मसुलमान हो 



149

पैग़म्बर (स ल्ल०) की कार्य-श 

गया। (अल-तबक़ात अल-कुबरा, खण्ड 4, पषृ्ठ 182) इसी तरह रकूबा की घाटी 
में आपकी मलुाक़ात दो लोगों से हुई। आपने उनके सामने इस्लाम पेश किया 
और वे ईमान ले आए। आपने उनका नाम पछूा। उन्होंने कहा कि हम असलम 
क़बीले के लोग हैं। हमारा पेशा लटूपाट था, इसीलिए हमें “अल-महुानान” (दो 
नीच आदमी) कहा जाता ह।ै आपने फ़रमाया: “नहीं, तमु दो इज्ज़तदार लोग हो।” 
(मसुनद अहमद, हदीस संख्या 16691)

आपने अपने साथियों का यह मिज़ाज बना दिया कि मलु्कों को जीतना और 
माल-ए-ग़नीमत (यदु्ध में प्राप्त माल) पाना कोई बड़ी बात नहीं ह।ै असली बड़ी 
बात यह ह ैकि तमु्हार ज़रिए ख़दुा कुछ लोगों को सत्य का मार्ग दिखा द।े ग़ज़वा-
ए-ख़ैबर में जब आपने हज़रत अली को झडंा दिया, तो उनसे फ़रमाया:

“नर्मी से जाओ। जब उनके मदैान में पहुचँ जाओ तो उन्हें इस्लाम 
का संदशे दो और उन्हें बताओ कि उनके ऊपर ख़दुा के क्या हक़ 
हैं। ख़दुा की क़सम, अगर तमु्हार ज़रिए ख़दुा एक आदमी को भी 
हिदायत द ेद,े तो यह तमु्हार लिए लाल ऊँटों  (उस ज़माने की 
सबसे क़ीमती चीज़) से बेहतर ह।ै” (सहीह अल-बख़ुारी, हदीस 
संख्या 2942) 

आपकी ज़िंदगी में यह पहल ूइतना ज़्यादा दिखाई दतेा ह ैकि अगर इसका कोई 
एक नाम रखा जाए, तो वह इस्लाम के संदशे के सिवा कुछ और नहीं हो सकता। 
आपने आम रिवाज के मतुाबिक़ राजनीतिक, आर थ्िक, और सामाजिक मदु्दों को 
निशाना नहीं बनाया, बल्कि अपना सारा ध्यान सिर्फ़  अल्लाह का संदशे पहुचँाने 
पर कें द्रित कर दिया।

धैर्य और दृढ़ता

अब धरै्य को लीजिए। अरबी भाषा में सब्र (धरै्य) का शब्द उस समय बोला जाता 
ह ैजब किसी चीज़ का असर लेने के बजाय अडिग रहने की स्थिति को बताना 
मक़सद हो। जैसे कि सब्बारा उस सख़्त और बंजर ज़मीन को कहा जाता ह ैजो 



150

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

बीज को स्वीकार न करे। इसी तरह बहादरु व्यक्ति को सबरू कहा जाता ह ैक्योंकि 
वह बाहर के दबाव का सामना करते हुए अपना दबदबा बनाए रखता ह।ै 

यह धैर्य उस इसंान की सबसे ऊँची खबूी ह ैजिसके अंदर इस्लाम एक मक़सद 
बनकर शामिल हो गया हो। सत्य उसके अंदर ऐसा जोश भर देता ह ै कि वह 
सुस्त नहीं पड़ता। वह कमज़ोरी नहीं दिखाता। वह लाचारी ज़ाहिर नहीं करता। 
(क़ुरान, 3:146)

ईमान और इस्लाम का मतलब ह—ैख़ुदा पर भरोसा करना। और जो व्यक्ति ख़ुदा 
पर भरोसा कर लेता ह,ै वह असीम ताक़त का मालिक बन जाता ह।ै उसके लिए 
किसी भी स्थिति में अधरै्य दिखाने का कोई सवाल ही नहीं रहता। 

1.	 जब कोई व्यक्ति इस्लाम का झडंा उठाकर खड़ा होता ह ै तो उसे तरंुत 
महससू होता ह ैकि वह तो ख़ुदा द्वारा तय की गई सीमाओ ंमें बंधा हुआ ह,ै 
जबकि दसूरा पक्ष आज़ाद ह ैकि अपनी सफलता के लिए जो तरीक़ा चाह,े 
अपना सकता ह।ै उस व्यक्ति को हुक्म दिया गया ह ै कि वह अपनी सारी 
ताक़त इस्लाम के पैग़ाम को फैलाने के काम में लगाए, जबकि दसूरे लोग 
राजनीतिक गतिविधियों और आर थ्िक प्रयासों से अपनी स्थिति मज़बतू कर 
रह ेहैं। उस व्यक्ति को हर हाल में नैतिक सीमाओ ंके अदंर रहने का पाबंद 
बनाया गया ह,ै जबकि दसूरे लोग इस तरह की सभी बंदिशों से मकु्त हैं। इस 
तरह की बातें इस्लाम का पैग़ाम दनेे वाले व्यक्ति को इस हद तक प्रभावित 
कर सकती हैं कि वह इस्लामी तरीक़े को हल्का समझने लगे और उसके मन 
में यह सोच बनने लगे कि उसे भी वही तरीक़ा अपनाना चाहिए जो दसूरे 
लोग अपना रह ेहैं। यहाँ धरै्य इसके लिए एक रुकावट बनता ह।ै धरै्य उसे इस 
बात से रोकता ह ैकि वह अपने काम के तरीक़े को हल्का और प्रभावहीन 
समझने लगे। क़ुरान में आया ह:ै “धरै्य से काम लो, निश्चय ही अल्लाह का 
वादा सच्चा ह ैऔर जिन्हें विश्वास नहीं, वे तमु्हें कदापि हताश न कर पाए।ँ” 
(क़ुरान, 30:60)



151

पैग़म्बर (स ल्ल०) की कार्य-श 

2.	 इस्लाम के रास्ते में धरै्य का दसूरा मतलब यह ह ैकि सामने वाले पक्ष की 
तरफ़ से जो परेशानियाँ दी जाए,ँ उन्हें परूी तरह से सहा जाए। (पैग़म्बरों ने 
कहा) जो तकलीफ़ तमु हमें दोगे हम उस पर सब्र करेंगे। (क़ुरान,14:12)

	 यह धरै्य अपने आप में सच्चाई का पैग़ाम दनेे का एक हिस्सा ह।ै क्योंकि 
अगर सत्य का संदशे दनेे वाला व्यक्ति सामने वाले की प्रतिक्रिया से डर 
जाए या घबरा जाए, तो यह बात संदहे में पड़ जाती ह ैकि वह अपने संदशे 
में गंभीर ह,ै और सच में ख़ुदा की खशुी के लिए लोगों को सत्य का संदशे 
दनेे निकला ह।ै ये परेशानियाँ असल में उसकी गंभीरता की परीक्षा हैं, और 
किसी के लिए उसका संदशे तभी मानने लायक़ हो सकता ह ैजब वह उसके 
सामने खदु को परूी तरह गंभीर साबित कर द।े 

3.	 जब विरोधी की तरफ़ से कोई चीज़ फें की जाती ह ैतो आमतौर पर इसंान यह 
कोशिश करता ह ैकि उसे वापस उसी विरोधी पर लौटा द।े इसके मकु़ाबले में, 
धरै्य यह ह ैकि वह चीज़ चपुचाप अपने ऊपर ले ली जाए। उदाहरण के तौर 
पर, अगर किसी ईमान वाले को उस गिरोह की तरफ़ से आर थ्िक भदेभाव का 
सामना करना पड़े, जिसे वह इस्लाम का पैग़ाम द ेरहा ह—ैजैसे कि एक जैसी 
योग्यता रखने के बावजदू उसकी जगह किसी और को चनुा जाने लगे—तो 
यह माँग करना कि “हमारे साथ बराबरी का बर्ताव करो” धरै्य के खिलाफ़ 
होगा। इसके उलट, उन्हें यह करना चाहिए कि इस मसले को अपने ऊपर ले 
लें। यानी अगर माहौल बराबर की योग्यता की बनुियाद पर उन्हें उनका हक़ 
दनेे को तैयार नहीं ह,ै तो अपनी योग्यता को इस हद तक बढ़ा लें कि वह 
दसूरों से अलग नज़र आने लगे और फिर उस के दम पर अपना हक़ हासिल 
करें। मक्का के दौर में हब्शा (इथोपिया) की ओर की गई हिजरत एक तरह से 
इसी तरह का काम था। जब मक्का के लोगों ने ईमान वालों के लिए व्यापार 
के रास्ते बंद कर दिए, तो उन्होंने पड़ोसी दशे जाकर महेनत-मज़दरूी करके 
अपनी रोज़ी कमानी शरुू कर दी। वहाँ उन्होंने इतनी ईमानदारी और महेनत 
दिखाई कि हब्शा के राजा (नजाशी) ने एलान करवा दिया कि जो कोई किसी 
ईमान वाले को तंग करेगा, उसे उस मसुलमान के बदले 8 दिरहम का जरु्माना 
दनेा होगा।



152

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

धरै्य दखेने में एक नकारात्मक चीज़ लग सकती ह,ै मगर अपने नतीजों के लिहाज़ 
से यह एक बहुत ऊँचा और सकारात्मक कार्य ह,ै जिसमें इसंान अपने विरोधी के 
मक़ुाबले फ़ौरन कोई जवाबी कार्रवाई करने के बजाय उन कार्यों पर भरोसा करता 
ह ैजो दरे में और बेहतर नतीजों वाला होता ह।ै जब आप किसी ज़ुल्म या उकसावे 
के जवाब में तरंुत कोई क़दम उठाते हैं, तो उस समय आपकी कार्यवाही एक 
प्रभावित मन से होती ह।ै वह आपकी उबलती भावनाओ ंके ज़ोर पर तय होती ह।ै 
इसके बजाय, अगर आप बाहरी हालात और संभावनाओ ंका निष्पक्ष आकलन 
करें और उसके अनसुार गहरी योजना बनाए—ंतो वही असली धरै्य कहलाता ह।ै

धरै्य का मतलब यह ह ैकि आप विरोधी को तरंुत जवाब दनेे के बजाय ख़दुा के 
सदा रहने वाले नियमों को उसके खिलाफ़ काम करने का मौक़ा दें।

जब कोई व्यक्ति अधरै्य से अपने विरोधी की तरफ़ दौड़ पड़ता ह,ै तो उस समय 
उसका मार्गदर्शन उसकी तचु्छ भावनाए ंऔर नीच इच्छाए ंकर रही होती हैं। वह 
ज़रूर ऐसी ग़लतियाँ करता ह ै जिनसे उसका पक्ष कमज़ोर हो जाता ह।ै इसके 
विपरीत, जब कोई व्यक्ति धरै्य से काम लेता ह,ै तो उसके अदंर अल्लाह की तरफ़ 
से रखी हुई क्षमता जाग उठती ह ैजिसे अक़्ल (बदु्धि) कहते हैं। इसंान की अक़्ल 
एक हरैतअगंेज़ ताक़त ह।ै वह दीवार के पार दखेती ह ैऔर भविष्य में झाँक कर 
वहाँ छुपे हुए तथ्यों को पहचान लेती ह—ैऔर जब वह तथ्य हाथ आ जाते हैं, 
तो विरोधी को हर तरफ़ से इस तरह जकड़ लेते हैं जैसे कोई शिकार मज़बतू जाल 
में फँस गया हो और फिर उसकी हर हरकत उस पर शिकारी की पकड़ को और 
मज़बतू करती जाती ह।ै

हिजरत (प्रवास) का वाक़या इसी तरह की एक मिसाल ह।ै जब क़ुर श ने तय कर 
लिया कि वे आपको मार डालेंग,े तो एक तरीक़ा यह था कि आप उनकी तलवारों 
के सामने खड़े हो जाते। इसके बजाय, आपने ठंडे दिमाग़ से सोचकर यह फ़ै सला 
किया कि मक्का छोड़कर मदीना चले जाए—ँदसूरे शब्दों में, अपने काम की जगह 
को बदल लें। हज़रत आयशा बताती हैं कि हिजरत से पहले पैग़म्बर (सल्ल०) 
रोज़ाना मरेे वालिद (अब ूबक्र) के घर आते और आग ेक्या करना ह ैउसके बारे में 



153

पैग़म्बर (स ल्ल०) की कार्य-श 

सलाह करते। छः महीने तक परूी गोपनीयता के साथ सारी तैयारियाँ परूी की गई।ं 
उसके बाद, एक सोची-समझी योजना के तहत आप एक भरोसेमदं गाइड को लेकर 
मदीना के लिए रवाना हो गए (सीरत इब्न कसीर, खण्ड 2, पषृ्ठ 246)। एक जोशीले 
नेता— जो दशु्मन से लड़कर शहीद होने को सबसे बड़ी उपलब्धि मानता ह ै—की 
नज़र से दखेा जाए, तो हिजरत (प्रवास) एक तरह की कायरता या भाग जाना लग 
सकता ह।ै लेकिन अगर हम इसके परिणामों की दृष्टि से दखेें, तो यह एक ऐसी 
महान घटना थी, जिसने इस्लामी इतिहास की दिशा ही बदल दी। 

इसी तरह, धरै्य का मतलब यह ह ैकि इसंान अपने क़दम को रोककर प्रकृति को 
काम करने का मौक़ा द।े इसंानी स्वभाव हमशेा रहने वाली एक सच्चाई ह,ै और 
अगर बाहरी परद े हटा दिए जाए ँतो यह इसंानी ज़िंदगी में बहुत ही निर्णायक 
भमूिका निभाता ह।ै फितरत के अदंर हमशेा उस इसंान के लिए नरम कोना होता 
ह ैजो गाली के जवाब में चपु रहा हो। फितरत अपनी अदंरूनी आवाज़ के कारण 
मजबरू ह ैकि वह ज़ालिम के बजाय मज़लमू को सही माने। प्रकृति का नियम ह ै
कि जब इसंान असहाय होता ह ैतो प्रकृति उसकी लाचारी का सहारा बन जाती ह।ै 
और संयम व मज़बतूी से यह साबित होता ह ैकि वही सच्चाई पर ह।ै इसकी एक 
मिसाल इस्लाम के पैग़म्बर और उनके परिवार का वह बहिष्कार ह ैजो नबुवूत 
के सातवें साल में हुआ। इसके नतीजे में अब ूलहब को छोड़कर परेू बन ूहाशिम 
को एक पहाड़ी घाटी (शिअब अबी तालिब) में कैद होना पड़ा। एक मक़सद के 
लिए चपुचाप अत्यंत क्रूर  अत्याचार को सहते रहना इसंानी स्वभाव पर गहरा 
असर डाले बिना नहीं रह सकता था। इसलिए, तीन साल बीते ही थे कि दशु्मनों 
के अदंर से ही अब ूअल-बख़तरी, हिशाम बिन अम्र, जबैुर बिन उमयैा, ज़मआ 
बिन असवद और मतुइम बिन अदी जैसे कई लोग सामने आ गए। उन्होंने क़ुर श 
के नेताओ ंसे लड़कर उस समझौते को फाड़ डाला और बन ूहाशिम को उस क्रूर  
बहिष्कार से मकु्ति मिल गई।

धरै्य का सबसे अहम पहल ूयह ह ैकि इससे ख़ुदा की मदद पाने का हक़ पैदा होता 
ह।ै जब कोई इसंान एक सही मक़सद के लिए धरै्य से काम लेता ह,ै तो वह अपने 



154

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

मामलों के लिए परेू ब्रह्मांड के मालिक पर भरोसा करता ह—ैऔर यह ममुकिन 
ही नहीं कि कोई व्यक्ति एक सही उद्देश्य के लिए सषृ्टि के मालिक पर भरोसा करे 
और ख़दुा उसके भरोसे को परूा न करे।

इस मदद (खदुा की सहायता) के अनगिनत तरीक़े हैं। कोई भी इसंान न तो उन्हें 
जान सकता ह ैऔर न ही उन्हें परूी तरह समझ सकता ह।ै फिर भी, इस्लाम और 
ग़ैर-इस्लाम के टकराव के बीच जो एक ख़ास मदद होती ह,ै वह यह ह ैकि भौतिक 
(मटेरियल) हालात में एक ख़ास बदलाव ला दिया जाता ह—ैऔर ईमान वालों 
के दिलों में भरोसे की भावना डाली जाती ह,ै जबकि विरोधियों के दिलों में डर:

“ऐ लोगो जो ईमान लाए हो, अपने ऊपर अल्लाह के उपकार 
को याद करो, जब तुम पर फ़ौजें चढ़ आई ंतो हमने उन पर 
एक आँधी भेजी और ऐसी फ़ौज जो तुम्हें दिखाई न देती थी।” 
(क़ुरान, 33:9)

यह आयत ग़ज़वा-ए-अहज़ाब (627 ई.) के बारे में ह।ै इसमें बताया गया ह ैकि 
अल्लाह ने ईमान वालों की मदद के लिए दो चीज़ें भजेीं—हवा और फ़रिश्तों की 
सेना। हवा कोई अजीब चीज़ नहीं ह।ै वह एक मोटे गिलाफ़ (ख़ौल) की तरह धरती 
के चारों ओर हर समय लिपटी रहती ह।ै मगर एक ख़ास समय पर, एक ख़ास जगह 
पर उसमें तेज़ी ला दी गई, जिसका नतीजा यह हुआ कि वह हवा ईमान वालों के 
लिए मददगार बन गई। इससे पता चलता ह ैकि जब ख़दुा किसी समहू की मदद 
करना चाहता ह,ै तो वह भौतिक घटनाओ ंमें एक ख़ास बदलाव पैदा कर दतेा ह,ै 
और यह बदलाव उस समहू की कामयाबी का कारण बन जाती ह।ै

फ़रिश्तों की सेना का मतलब यह नहीं कि वे मसुलमानों के साथ मिलकर तलवार 
चलाते थे। असल में यह एक तरह की मानसिक सहायता थी, न कि आम तौर पर 
यदु्ध में समझी जाने वाली मदद। वे इसलिए आते थे ताकि एक तरफ़ मसुलमानों 
के दिलों में मज़बतूी पैदा करें और दसूरी तरफ़ विरोधियों के दिलों में डर बिठा 
दें (क़ुरान, 8:12)। वे मसुलमानों को विरोधियों की फौज कम दिखाते थे और 
विरोधियों को मसुलमानों की फौज बहुत बड़ी नज़र आती थी (क़ुरान,  8:44)।



155

पैग़म्बर (स ल्ल०) की कार्य-श 

ख़लीफ़ा उमर के ज़माने में, सअद बिन अबी वक़्क़ास इस्लामी सेना को लेकर 
क़ादिसिया पहुचँ,े जो अरबों के लिए ईरान का दरवाज़ा माना जाता था। वहाँ कुछ 
समय रुकना पड़ा और खाने-पीने की चीज़ें ख़त्म हो गई।ं हज़रत सअद ने कुछ 
लोगों को भजेा कि कहीं से बकरियाँ और गायें ढँूढ कर लाए।ं उन्हें एक ईरानी 
मिला जिससे उन्होंने बकरियों और गायों के बारे में पछूा। उसने कहा कि मझु े
कुछ पता नहीं—हालाँकि वह खदु एक चरवाहा था और इस्लामी सेना की ख़बर 
सनुकर अपने जानवरों को पास के जंगल में छुपा चकुा था। इसके बाद जो हुआ, 
उसे इतिहास के शब्दों में इस तरह दर्ज किया गया:

एक बैल चिल्लाया: “चरवाहा झठू बोल रहा ह,ै हम तो यहीं इस 
झाड़ी में हैं!” 

आवाज़ सनुकर वे लोग जंगल में गए और कुछ जानवरों को हाँकते हुए हज़रत 
सअद के पास ले आए। जब यह बात इस्लामी सेना को पता चली तो वे बहुत खशु 
हुए और इसे ख़दुा की एक खलुी मदद समझा। मगर, जैसा कि एक इतिहासकार 
ने लिखा ह—ैइसका यह मतलब नहीं कि बैल ने सचमचु यह जमुला कहा: “हम 
यहीं हैं” बल्कि, यह उसकी आम आवाज़ में एक तरह की डकार (गरज) थी। और 
मसुलमानों ने इस आवाज़ से यह समझा कि यहाँ जानवर मौजदू हैं। (अल-फ़ख़री   
फ़ी अल-दवुल अल-सलु्तानिया व अल-दवुल अल-इस्लामिया, पषृ्ठ 84)

अल्लाह पर भरोसा

क़ुरान में एक हुक्म इन शब्दों में आया ह:ै “और अगर दशु्मन सलुह की तरफ़ झकुें  
तो तमु भी सलुह की तरफ़ झकु जाओ और अल्लाह पर भरोसा रखो। बेशक, वह 
सब कुछ सनुता और जानता ह।ै और अगर वे तमु्हें धोखा दनेा चाहें, तो अल्लाह 
तमु्हार लिए काफी ह।ै वह वही ह ैजिसने तमु्हारी सहायता की अपनी मदद से और 
ईमान वालों के ज़रिए।” (क़ुरान, 8:61-62) क़ुरान का यह हुक्म इस्लामी तरीक़े 
का सार ह।ै इस्लाम का तरीक़ा असल में ग़ैर-लड़ाई वाला तरीक़ा ह।ै यहाँ तक कि 



156

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

अगर विरोधी की तरफ़ से धोख ेका अदंशेा हो, तब भी मसुलमानों को अल्लाह 

पर भरोसा करते हुए सलुह के लिए तैयार रहना चाहिए। 

इस आदशे का मतलब यह ह ै कि जो मदैान लड़ाई का नहीं ह ै— यानी जहाँ 

दसूरों से टकराव किए बिना तमु अपने लिए काम के मौके बना सकते हो — वहाँ 

अपनी ताक़तें लगाओ। और जहाँ तमु ख़ुद कुछ नहीं कर सकते, वहाँ अल्लाह की 

बनाई हुई ताक़तों को काम करने का मौक़ा दो। सच तो यह ह ैकि जब भी दो पक्ष 

आमने-सामने हों, वहाँ एक तीसरा सबसे ताक़तवर पक्ष मौजदू होता ह—ैऔर 

वह ह ैसारे जहानों का मालिक। अगर हम अपनी ताक़त को अपने नियंत्रण वाले 

दायरे तक सीमित रखें, तो बाक़ी हिस्से में अल्लाह हमारे लिए काफी हो जाता ह।ै 

अगर हम अपनी सीमा को छोड़कर दसूरों के दायरे में क़दम रखते हैं, तो इसका 

मतलब ह ैकि हम अल्लाह के दायरे में दखल द ेरह ेहैं—और ऐसा करना अल्लाह 

की नाराज़गी को बलुाना ह।ै ऐसा व्यक्ति अल्लाह की रहमत और मदद पाने वाला 

नहीं बन सकता।

पैग़म्बर (सल्ल०) मक्का में 

पैग़म्बर महुम्मद (सल्ल०) की ज़िंदगी के दो प्रमखु दौर (काल) हैं—एक को 
मक्की दौर कहा जाता ह,ै और दसूरे को मदनी दौर। मक्का और मदीना दो शहरों 
के नाम हैं। अगर आप इन्हें किसी शब्दकोश में दखेेंगे तो इनके यही सामान्य अर्थ 
मिलेंगे। लेकिन कुछ अर्थ ऐसे होते हैं जो इतिहास के अनभुवों से किसी शब्द में 
जडु़ जाते हैं। मक्का और मदीना भी ऐसे ही हैं। मलू अर्थ में ये सिर्फ  दो शहर हैं, 
लेकिन ऐतिहासिक रूप से ये इस्लामी कार्य के दो अलग रूपों की पहचान बन 
गए हैं। मक्का इस्लाम का संदशे पहुचँाने का प्रतीक ह ैऔर मदीना क्रांतिकारी 
बदलाव का प्रतीक। मक्की दौर इस्लाम के संदशे को शांतिपरू्ण तरीक़े से फैलाने 



157

पैग़म्बर (सल्ल०) मक्का  

का समय था और मदनी दौर इस संदशे को समाज में स्थापित करने का समय। 
क़ुरान में कहा गया ह:ै

“महुम्मद अल्लाह के रसलू हैं और जो लोग उनके साथ हैं वे 
इनकार करने वालों पर सख़्त हैं और आपस में महेरबान हैं, तमु 
उन्हें झकुते हुए और सज्दे में दखेोगे, वे अल्लाह की कृपा और 
उसकी प्रसन्नता की चाहत में लगे रहते हैं। उनकी निशानी उनके 
चहेरों पर ह ैसज्दे के असर से, उनकी यह मिसाल तौरात में ह।ै 
और इजंील में उनकी मिसाल उस खतेी की तरह दी गई ह ैजिसने 
अपना अकुंर निकाला, फिर उसे मज़बतूी दी, फिर वह मोटा 
हुआ, फिर अपने तने पर खड़ा हो गया। यह किसानों को अच्छा 
लगता ह ैताकि इनकार करने वाले इससे व्याकुल हों। अल्लाह 
ने उन लोगों से, जो इन में से ईमान लाए और अच्छे काम किए, 
माफ़ी और बड़ा इनाम दनेे का वादा किया ह।ै” (क़ुरान, 48:29)

इस आयत में तौरात के हवाले से पैग़म्बर के साथियों की व्यक्तिगत खबूियों का 
ज़िक्र ह,ै और इजंील के हवाले से उनके सामहूिक विकास का। पहले हिस्से की 
तैयारी मक्का में हुई और दसूरे की परू्णता मदीना में।

पैग़म्बर महुम्मद की जो जीवनियाँ लिखी गई हैं, उनका अदंाज़ आम तौर पर ऐसा 
होता ह ैजैसे कि आमिना के गर्भ से एक करिश्माई शख्सियत निकली और उसने 
रहस्यमय तरीकों से परेू अरब को अपने वश में कर लिया। ये जीवनियाँ इतिहास 
की तलुना में चमत्कारों की एक काल्पनिक कहानी जैसी लगती हैं। यह रुझान 
इतना बढ़ गया कि जहाँ किसी घटना में कोई चमत्कारी पहल ूनहीं था, वहाँ भी 
लोगों ने कल्पना से कोई न कोई चमत्कार खोज निकाला। उदाहरण के तौर पर, 
सहुबै बिन सिनान की हिजरत (प्रवासन) के बारे में आता ह ैकि जब वे मक्का से 
निकलने लगे तो क़ुर श के कुछ नौजवानों ने उन्हें रोक लिया। सहुबै ने कहा, “अगर 
मैं तमु्हें अपना माल द ेदू ँतो क्या तमु मझु ेजाने दोगे?” उन्होंने कहा, “हाँ।” तो 



158

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

सहुबै ने कुछ औक़िया (एक औक़िया = 30 ग्राम ) सोना जो उनके पास था, द े
दिया और मदीना चले गए। जब पैग़म्बर ने मदीना में उन्हें दखेा, तो कहा:

“अब ूयाह्या! तमु्हारा यह सौदा बहुत फायदमेदं रहा।” मैंने कहा, 
“ऐ रसलू, मझुसे पहले यह ख़बर आप तक कौन पहुचँा सकता 
था? यक़ीनन यह ख़बर आपको जिबरील फ़रिश्ते ने दी ह।ै” 
(मसु्तदरक अल-हाकिम, हदीस संख्या 5706) 

मगर यही घटना दसूरी रिवायत में कुछ इस तरह ह:ै 

“मैंने क़ुर श के लोगों को अपना माल दकेर मक्का से निकलने 
की इजाज़त ली। यहाँ तक कि मैं मदीना पहुचँ गया। जब यह बात 
नबी (सल्ल०) तक पहुचँी, तो आपने फ़रमाया: ‘सहुबै का सौदा 
फायेदमेदं रहा, सहुबै का सौदा फायेदमेदं रहा ।” (अल-अहादीस 
अल-मखु्तारा, अल-मक़दिसी, हदीस संख्या 79)

सच यह ह ैकि पैग़म्बर की पूरी ज़िंदगी एक सादा, मानवीय वास्तविक्ता थी—
और इसी वजह से वह हमारे लिए आदर्श हैं। आपको चलते वक्त वैसी ही ठोकर 
लगती थी जैसे किसी आम इसंान को लगती ह ै(सहीह अल-बुख़ारी, हदीस 
संख्या 1114)। आपके पहले श्रोता को उनका ख़दुाई इलहाम (प्रेणना) वाला 
होना समझ नहीं आया क्योंकि वे आपको बिलकुल अपने जैसा एक साधारण 
इसंान देखते थे: “आप बाज़ारों में वैसे ही आते-जाते हैं जैसे हम आते हैं, 
और रोज़ी कमाने की कोशिश वैसे ही करते हैं जैसे हम करते हैं।” (सीरत इब्न 
हिशाम, खण्ड 1, पषृ्ठ 297)

हक़ीक़त यह ह ैकि पैग़म्बर की ज़िंदगी की महानता इस बात में ह ैकि वह एक 
इसंानी हक़ीक़त ह,ै न कि कोई रहस्यमय चमत्कारिक कहानी। आपकी कामयाबी 
अल्लाह की मदद के तहत हुई, और इस लिहाज़ से वह बेशक एक मोजिज़ा 
(चमत्कार) थी। मगर इस इलाही चमत्कार का प्रकट होना एक इसंानी पैग़म्बर की 
स्तर पर हुआ, न कि किसी चमत्कारी शख्सियत के स्तर पर।



159

पैग़म्बर (सल्ल०) मक्का  

क़ुरान में पैग़म्बर (सल्ल०) की जो तस्वीर पेश की गई ह,ै अगर उसे सामने रखा 
जाए, तो यही तस्वीर बिलकुल उसके मतुाबिक़ दिखाई दतेी ह।ै

आह्वान का आरंभ

जब आप अपनी ज़िंदगी के चालीसवें साल में थे और आपको ग़ार-ए-हिरा में 
पहली बार अल्लाह का संदशे (वह्य) मिला, तो आप पर वही प्रतिक्रिया हुई 
जो एक “इसंान” पर होनी चाहिए। आप डरे हुए हाल में घर लौटे। वहाँ आपकी 
पत्नी ख़दीजा मौजदू थीं। वह खदु वह्य (अल्लाह के संदशे) के उस अनभुव से 
अलग थीं, इसलिए इस स्थिति के बारे में एक संतलुित राय बना सकीं। उन्होंने  
आपसे कहा: 

“हरगिज़ नहीं! ख़ुदा की क़सम, अल्लाह आपको कभी शर्मिंदा 
नहीं करेगा। आप रिश्तेदारों का हक़ अदा करते हैं, कमज़ोरों का 
बोझ उठाते हैं, ज़रूरतमदंों को कमाने में मदद करते हैं, महेमानों 
की ख़ातिरदारी करते हैं और मशु्किल वक़्त में लोगों की मदद 
करते हैं।” (सहीह अल-बख़ुारी, हदीस संख्या 3; सहीह मसु्लिम, 
हदीस संख्या 160)

इस्लाम के पैग़ाम को फैलाने की कोशिश में भी आप में वही स्वाभाविक तरीक़ा 
नज़र आता ह,ै जो एक नए माहौल में काम करने वाले किसी भी संदशे दनेे वाले 
को पेश आता ह।ै हालात की माँग यह थी कि पहले काम छुपकर किया जाए।

इब्न इसहाक़ के मतुाबिक़, हज़रत अली बिन अबी तालिब अगली सबुह आपके 
घर आए। उस समय आप और हज़रत ख़दीजा नमाज़ पढ़ रह ेथे। हज़रत अली 
ने पछूा, “ऐ महुम्मद! यह क्या ह?ै” आपने जवाब दिया: “यह अल्लाह का दीन 
ह ैजिसे उसने अपने लिए चनुा ह ैऔर अपने रसलूों के ज़रिए भजेा ह।ै मैं तमु्हें 
उसी एक अल्लाह की तरफ़ बलुाता हू,ँ जिसका कोई साझी नहीं ह,ै और उसकी 
इबादत की ओर बलुाता हू।ँ और यह कि तमु लात और उज़्ज़ा को मानना छोड़ 



160

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

दो।” हज़रत अली ने कहा, “यह ऐसी बात ह ैजिसे मैंने आज से पहले कभी नहीं 
सनुा। मैं इसका कोई फैसला नहीं कर सकता जब तक अपने पिता अब ूतालिब 
से बात न कर लूं।” पैग़म्बर को यह सही नहीं लगा कि अल्लाह का संदशे शरुू 
होने से पहले यह बात सब पर खलु जाए। आपने हज़रत अली से कहा: “ऐ अली, 
अगर तमु इस्लाम नहीं स्वीकार करते तो इस बात को छुपाए रखो।” हज़रत अली 
उस रात रुके रह।े फिर अल्लाह ने उनके दिल में इस्लाम डाल दिया। अगली सबुह 
वे पैग़म्बर के पास आए और कहा, “कल आपने मझुसे क्या कहा था?” पैग़म्बर 
ने कहा: “गवाही दो कि अल्लाह के सिवा कोई पजूनीय नहीं ह,ै वह अकेला ह,ै 
उसका कोई साझीदार नहीं। लात और उज़्ज़ा को न मानो, और उनको जिनको 
लोग अल्लाह का साझी मानते हैं, उनसे दरूी बना लो।” अली ने यह मान लिया 
और इस्लाम क़ु बलू कर लिया। इसके बाद वे अब ूतालिब से छुपकर आपके पास 
आते रह ेऔर अपने इस्लाम को छुपाए रखा। (अल-बिदाया व अल-निहाया, 
खण्ड 3, पषृ्ठ 24)

औस और ख़ज़रज क़बीले के जो लोग पहले ईमान लाने वाले बने थे, जब 
यस्रिब (अब मदीना) लौटे तो शरुुआत में उनका तरीक़ा यही था कि वे चपुचाप 
इस्लाम का संदशे लोगों तक पहुचंाते थे: “वे अपनी क़ौम में लौटे और छुपकर 
उन्हें सत्य की ओर बलुाया।” (अल-मअुजम अल-कबीर, अल-तबरानी, हदीस 
संख्या 849) 

पैग़म्बर (सल्ल०) ने अपनी परूी ज़िंदगी में इस बात का सख़्ती से ध्यान रखा कि 
कोई भी कार्य तब तक न किया जाए जब तक उसके लिए ज़रूरी छमता पैदा न 
हो जाए। हज़रत आयशा कहती हैं कि जब नबी के 38 साथी हो गए, तो हज़रत 
अब ूबक्र ने आपसे एलान करने की ज़िद की। यानी अब हम लोगों को खलुकर 
इस्लाम की बात करनी चाहिए। लेकिन आपका जवाब था: “ऐ अब ूबक्र! हम 
अभी बहुत कम हैं।” इसी तरह नबुवूत के छठे साल जब हज़रत उमर पैग़म्बर के 
अनयुायी बने, तो उन्होंने भी आपसे कहा: “ऐ ख़ुदा के रसलू! हम अपने धर्म को 
क्यों छुपाए ँजबकि हम सच्चाई पर हैं? आपने उन्हें भी वही जवाब दिया: “ऐ 



161

पैग़म्बर (सल्ल०) मक्का  

उमर! हम अभी बहुत कम हैं।” आपका यही तरीक़ा लगातार जारी रहा, यहाँ तक 
कि हिजरत के बाद जब मसु्लमान एक जगह पर संगठित हो गए और क़ुर श अपनी 
फौज के साथ उसे ख़त्म करने के लिए आ गए—तब जाकर लड़ाई की इजाज़त 
दी गई। बद्र के मदैान में जब आपके साथियों ने इस्लाम के विरोधियों का सामना 
किया, तो आपने कहा: “यह एक निर्णायक दिन ह”ै यानि, इस्लाम के लिए 
कार्यवाही का सही समय वह होता ह ैजब मसुलमान इस हालत में हों कि अपनी 
कोशिशों से इस्लाम के लिए एक नया भविष्य बना सकें । उससे पहले किसी तरह 
की कार्यवाही करना सही नहीं होता।

हदीसों से पता चलता ह ै कि जब आपको सार्वजनिक रूप से सन्देश दनेे की 
ज़िम्मेदारी सौंपी गई, तो आपको यह महससू हुआ कि यह बहुत बड़ा कार्य ह,ै 
जिसके लिए परूी तरह समर्पित होना ज़रूरी ह।ै आपने चाहा कि आपके परिवार के 
लोग आपकी आर थ्िक ज़िम्मेदारियों में मददगार बन जाए,ं ताकि आप इस कार्य 
को अच्छी तरह अजंाम द ेसकें । आपने अपने घर पर अब्दुल मतु्तलिब के परिवार 
के लोगों को इकट्ठा किया, जिसमें उस समय लगभग 40 लोग शामिल थे। एक 
हदीस के अनसुार 30 व्यक्ति जमा हुए। आपने उन्हें बताया कि अल्लाह ने मझु े
नबी बनाया ह,ै तमु लोग मरेा साथ दो ताकि मैं इस ज़िम्मेदारी को परूा कर सकंू।

“ऐ अब्दुल मतु्तलिब के परिवार वालो! मझु ेख़ास तौर पर तमु्हारी 
तरफ़ और आम तौर पर परेू इसंानों की ओर भजेा गया ह।ै तमु 
इस निशानी को दखे ही चकेु हो। अब तमुमें से कौन ह ैजो मझुसे 
इस पर वादा करे कि वह मरेा भाई और साथी बनेगा?” (मसुनद 
अहमद, हदीस संख्या 1371)

एक दसूरी रिवायत में ह ैकि आपने कहा:

“तमुमें से कौन ह ैजो मरेे क़र्ज़ और वादों की ज़िम्मेदारी लेगा, 
और जन्नत में मरेे साथ होगा, और मरेे पीछे मरेे परिवार का 
ज़िम्मेदार बनेगा?” एक व्यक्ति बोला: “ऐ अल्लाह के रसलू, 



162

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

आप तो समदंर हैं, इस ज़िम्मेदारी को कौन निभा सकता ह?ै” 

(मसुनद अहमद, हदीस संख्या 883)

आपका परिवार आपकी ज़िम्मेदारी लेने के लिए तैयार नहीं हुआ। अब्बास बिन 

अब्दुल मतु्तलिब आपके चचा थे। वह आर थ्िक रूप से इस स्थिति में थे कि 

आपकी मदद कर सकते थे, लेकिन वह भी चपु रह,े उन्हें डर था कि उनपर माली 

बोझ बढ़ जाएगा। (सीरतनु-नबी, इब्न कसीर, खण्ड 1, पषृ्ठ 460) मगर अल्लाह 

ने आपकी मदद की। पहले आपकी पत्नी ख़दीजा बिन्त ख़ुवैलिद और बाद में 

अब ूबक्र सिद्दीक़ का धन, मक्का के दौर में आपकी आर थ्िक सहायता बना रहा।

लोगों तक सच्चाई का संदशे पहुचँाने के लिए आप बच्चों की तरह उत्सुक रहते 

थे। इब्न जरीर ने अब्दुल्लाह बिन अब्बास की तरफ़ से यह बात दर्ज की ह ैकि एक 

दिन मक्का के प्रमखु लोग सरू्यास्त के बाद काबा के पास इकट्ठा हुए और उन्होंने 

आपको बातचीत के लिए बलुावा भजेा। “आपकी क़ौम के प्रमखु लोग एकत्र हुए 

हैं, वे आपसे कुछ बात करना चाहते हैं।” इसके बाद रिवायत के शब्द हैं:

“नबी (सल्ल०) तेज़ी से उनके पास पहुचँ।े आपको लगा कि 

शायद उन्हें अब कुछ बात समझ में आ गई ह।ै आप उनकी भलाई 

के लिए बेहद उत्सुक थे और उनकी यातनाए ं आपको बहुत 

तकलीफ़ दतेी थी।” (सीरत इब्न हिशाम, खण्ड 1, पषृ्ठ 295)

मगर बलुाने वालों ने आपको सिर्फ़  बहस करने के लिए बलुाया था, मानने के लिए 

नहीं। लंबी बातचीत के बाद आप दखुी होकर लौट आए।

“नबी (सल्ल०) अपने घर वापस आए, दिल में दःुख और 

निराशा लिए हुए, क्योंकि जिन बातों की उम्मीद आपको अपनी 

क़ौम से थी, वह परूी नहीं हुई।ं वो लोग इससे बहुत दरू थे।” 

(सीरत इब्न हिशाम, खण्ड 1, पषृ्ठ 298)



163

पैग़म्बर (सल्ल०) मक्का  

इसी तरह, अब ूतालिब की मतृ्यु के समय जब लोग उनके पास जमा हुए, तो 
उन्होंने कहा कि अपनी मौत से पहले हमारे और अपने भतीजे के बीच कोई 
समझौता कर दीजिए:

“उनसे हमारे लिए कोई बात तय करवा दीजिए और हमारी ओर 
से भी कुछ तय कर दीजिए, ताकि वे हमसे दरू रहें और हम उनसे। 
वे हमें और हमारे धर्म को छोड़ दें, और हम उन्हें और उनके 
धर्म को छोड़ दें।” अब ूतालिब ने आपको बलुाया और पछूा 
कि आप क़ौम से क्या चाहते हैं? आपने कहा: “तमु कहो: ला 
इला-हा इल्लल्लाह (अल्लाह के सिवा कोई पजू्य नहीं), और 
जिनकी तमु पजूा करते हो उन्हें छोड़ दो।” मगर क़ौम इसके लिए 
तैयार नहीं हुई। जब लोग चले गए, तो इब्न इस्हाक की रिवायत 
के अनसुार अब ूतालिब ने कहा: “भतीजे! ख़ुदा की क़सम, मझु े
नहीं लगता कि तमुने उनसे कोई मशु्किल मांग की ह।ै” अब ू
तालिब की ज़बान से यह सनुकर आपकी जो स्थिति हुई, उसका 
वर्णन यूँ किया गया ह:ै “पैग़म्बर (सल्ल०) को उम्मीद हुई कि 
अब ूतालिब इस्लाम स्वीकार कर लेंगे। आप उनसे कहने लगे: 
‘चाचा, आप बस यह एक बात कह दीजिए, ताकि मैं क़ियामत 
के दिन आपके लिए सिफ़ारिश कर सकंू।” (सीरत इबन हिशाम, 
खण्ड 1, पषृ्ठ 417-18)

आप सामने वाले की तरफ़ से आने वाली हर तरह की कड़वी बातें और ताने भी 
बर्दाश्त कर लेते थे। मक्का की फ़तह के बाद हिदं बिन्त उत्बा बिन रबीअ आपके 
पास बैअत (प्रतिज्ञा) करने आई।ं आपने जब प्रतिज्ञा के शब्द कह े— “तमु अपनी 
सतंान की हत्या नहीं करोगी” — तो हिदं फ़ौरन बोल उठी: “क्या आपने हमारे लिए 
कोई सतंान छोड़ी ह ैजिसे हम मारें?” (मसुनद अब ूयअला, हदीस सखं्या 4754)

मगर आपने उनके इस व्यंग्य का कोई बरुा असर नहीं लिया और प्रसन्नता के साथ 
उनसे बैअत कर ली।



164

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

इस मिशन की राह में आपने न सिर्फ़  अपना समय और अपनी मानसिक व शारीरिक 
ऊर्जा झोंक दी, बल्कि अपनी परूी सपंत्ति भी इसकी राह में कुर्बान कर दी। नबवूत 
से पहले मक्का की एक धनवान महिला से निकाह के कारण आप आर थ्िक रूप से 
समदृ्ध हो गए थे। मक्का के शरुुआती दौर में एक बार क़ुर श के प्रमखुों ने उ्त्बा बिन 
रबीअ को अपना प्रतिनिधि बनाकर आपसे बातचीत के लिए भजेा। जब वह आपके 
पास पहुचँा तो आपकी शख्सियत से खदु ही प्रभावित हो गया।

“और फिर वह अपने घर नहीं लौटा और लोगों से अलग रहा। 
अब ूजहल ने कहा: ‘ऐ क़ुर श के लोगो! ख़ुदा की क़सम, मरेा 
मानना ह ैकि उ्त्बा अब मोहम्मद की ओर झकु गया ह ैऔर उसे 
मोहम्मद का खाना पसंद आ गया ह।ै और यह सब उसकी किसी 
ज़रूरत के कारण हुआ ह।ै आओ, हम उसके पास चलते हैं।’ 
फिर वे उसके पास गए। अब ूजहल ने कहा: ‘ख़ुदा की क़सम, हम 
इसलिए आए हैं क्योंकि तमु मोहम्मद की ओर झकु गए हो और 
उनका मामला तमु्हें पसंद आ गया ह।ै अगर तमु्हें कोई ज़रूरत 
ह,ै तो हम सब मिलकर तमु्हार लिए इतना धन इकट्ठा कर देंगे कि 
तमु्हें मोहम्मद के खाने की आवश्यकता ही न रह।े’ यह सनुकर 
उ्त्बा ग़ुस्से में आ गया और उसने क़सम खाकर कहा: ‘मैं अब 
कभी मोहम्मद से बात नहीं करूं गा।’” (अल-बिदायह व अल-
निहायह, खण्ड 3, पषृ्ठ 80)

इसी तरह, अब्दुल्लाह बिन अब्बास से रिवायत (वर्णित) ह ैकि वलीद बिन मगुीरा 
एक बार आपके पास आया। पैग़म्बर (सल्ल०) ने उसे क़ुरान सनुाया। क़ुरान के 
अदंाज़-ए-बयान से वह बहुत प्रभावित हुआ। जब अब ूजहल को यह बात पता 
चली तो वह वलीद के पास गया और कहा: “लोगों का इरादा ह ैकि तमु्हार लिए 
धन इकट्ठा करें क्योंकि तमु मोहम्मद के माल के लालची हो गए हो।” 

इस तरह की आर थ्िक स्थिति में आपने नबवूत की शरुुआत की थी। लेकिन 
जब मक्की जीवन का तेरहवाँ साल आया और आपने मदीना की ओर हिजरत 
(प्रवास) की, तो आपके पास कुछ भी नहीं बचा था। यहाँ तक कि आपने हज़रत 
अब ूबक्र से उधार लेकर हिजरत के सफ़र का सामान तैयार किया। 



165

पैग़म्बर (सल्ल०) मक्का  

सदेंश की भाषा

इस्लाम की शिक्षाए ंलोगों तक पहुचँाने के मखु्य बिद ुबिल्कु ल साफ़ और तय 

हैं। इन्हें एक जैसे ढंग से गिना भी जा सकता ह।ै लेकिन जब यही बातें संदशे दनेे 

वाले की ज़ुबान से निकलती हैं, तो उसमें उसकी अपनी शख़्सियत भी झलकती 
ह।ै यही बात इस संदशे को मशीन की रिकॉर्डिंग जैसा बनने से रोकती ह ैऔर इसे 
एक ज़िंदा, असरदार काम बना दतेी ह।ै असल में, यह बात हर जगह एक जैसी 
होते हुए भी अलग-अलग अदंाज़ में सामने आती ह।ै इसलिए इसे किसी लिस्ट 
में क्रम से रखा नहीं जा सकता।

एक सच्चे आह्वानकर्ता (इस्लाम का संदशे पहुचँाने वाले) के सीने में अगर 
अल्लाह का डर हो, और वह अपने सनुने वाले (मदऊ) के ईमान के लिए बच्चों 
जैसी मासमू और बेचनै चाहत रखता हो — यह भावना कि “अगर मैं अल्लाह 
के बंदों को उसके क़रीब ला सका, तो मरेा रब मझुसे राज़ी हो जाएगा” — तो ये 
सारी चीज़ें उसके बोलने और समझाने के अदंाज़ में एक ख़ास असर और गहराई 
पैदा कर दतेी हैं। यह केवल उसकी बातों को असरदार ही नहीं बनातीं, बल्कि 
उन्हें हर लिहाज़ से बेहद विविध (diverse) और प्रभावशाली भी बना दतेी हैं। 
क्योंकि दसूरों को प्रभावित करने का यह सच्चा और दिल से निकला जज़्बा उसे 
लगातार प्रेरित करता ह ैकि वह हर व्यक्ति के मानसिक स्तर, सोच और समझ का 
परूा ध्यान रखते हुए अपने शब्द और तरीक़े  को ढाले, ताकि बात सीधा उसके 
दिल तक पहुचँ।े

पैग़म्बर मोहम्मद की जिदगी में ये चीज़ परूी तरह नज़र आती ह।ै आप दिन-रात 
लोगों तक अल्लाह का संदशे पहुचँाने में लगे रहते थे। लेकिन आपका तरीक़ा ये 
नहीं था कि हर किसी से एक ही बात, एक जैसे शब्दों में कहें। आप सामने वाले 
की रिआयत करते हुए अपनी बात उसके सामने रखते थे।

मक्का के शरुुआती समय में एक बार आपने अब ूसफुियान और उनकी पत्नी 
हिदं को इस्लाम की बात बताई। एक हदीस के मतुाबिक आपने उनसे यह कहा:



166

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

“अब ूसफुियान और हिदं! ख़ुदा की क़सम, एक दिन तमु्हें मरना 
ह।ै फिर दोबारा ज़िंदा किये जाओगे। फिर जो अच्छा होगा वह 
जन्नत में जाएगा और जो बरुा होगा वह जहन्नम में जाएगा। और 
जो मैं कह रहा हू,ँ वह बिल्कु ल सच्चा ह।ै” (अल-मोजम अल-
औसत, अल-तबरानी, हदीस 6615)

इब्न ख़ुज़ैमा कहते हैं कि मक्का के एक बजु़ुर्ग हुसैन से आपकी बातचीत इस 
तरह हुई:

आपने पछूा: “हुसैन! आज तमु कितने खदुाओ ंको पजूते हो?” 

हुसैन ने कहा: “सात ज़मीन पर और एक आसमान में।” आपने 

पछूा: “जब कोई मसुीबत आती ह ैतो किसे पकुारते हो?” हुसैन 

ने कहा: “जो आसमान में ह।ै” फिर आपने पछूा: “जब तमु्हारा 

माल चला जाता ह ैतो किससे मदद माँगते हो?” हुसैन ने कहा: 

“जो आसमान में ह।ै” आपने कहा: “तो फिर जब एक ख़दुा 

तमु्हारी बात सनुता ह,ै तो तमु उसके साथ दसूरों को क्यों जोड़ते 

हो?” (अल-तौहीद, इब्न ख़ुज़ैमा, खण्ड 1, पषृ्ठ 277)

इमाम अहमद ने अब ूउमामा से उल्लेख किया ह ैकि एक बार अम्र बिन अबसा 

सलुमी आपके पास आया और बोला: “अल्लाह ने आपको किस काम के लिए 

भजेा ह?ै” आपने कहा:

“ताकि रिश्तेदारों से अच्छा व्यवहार किया जाए, लोगों को खनू-

ख़राबे से रोका जाए, रास्तों में अमन बना रह,े मरू्तियाँ न हों, और 

सिर्फ़  एक अल्लाह की इबादत की जाए — उसके साथ किसी 

और को साझी न किया जाए।” (मसुनद अहमद, हदीस 17016)

जब आप मदीना पहुचँ ेऔर नजरान के लोगों को इस्लाम का संदशे दनेे के लिए 

खत भजेा, तो आपने उसमें लिखा: 



167

पैग़म्बर (सल्ल०) मक्का  

“मैं तमु्हें बन्दों की पजूा से निकाल कर अल्लाह की इबादत   
की तरफ़ बलुा रहा हू।ँ मैं तमु्हें इसंानों की इबादत (उपासना) से 
निकाल कर अल्लाह की इबादत (उपासना) की तरफ़ बलुा रहा 
हू।ँ” (अल-बिदायह व अल-निहायह, खण्ड 5, पषृ्ठ 53)

पैग़ाम का सबसे अहम और स्थायी माध्यम खदु क़ुरान था। आपका तरीक़ा यह 
था कि जब कोई आदमी मिलता, तो आप उसे क़ुरान का कोई हिस्सा पढ़कर 
सनुाते। हदीसों में अक्सर इस तरह के शब्द आते हैं—”फिर आपने इस्लाम की 
शिक्षायें बताई ंऔर उन्हें क़ुरान सनुाया” (मसुनद अहमद, हदीस संख्या 23619), 
“और आपने उन्हें इस्लाम बताया और क़ुरान सनुाया” (अल-तबक़ातलु अल-
कुबरा, खण्ड 1, पषृ्ठ 170)। क़ुरान का असर अरब के लोगों के लिए इतना 
चौंकाने वाला था कि इस्लाम के कुछ बड़े विरोधी भी रात को छिपकर आपके 
घर के पास आ जाते और जब आप क़ुरान पढ़ रह ेहोते, तो दीवार के पास लगकर 
उसे सनुते। अल्लाह का कलाम यानि कुरान अरबों के दिलों पर बहुत गहरा असर 
डालता था ।

वलीद बिन मगुीरा जब क़ुर श का नमुाइदंा बनकर आपके पास आया, तो आपने 
उसे क़ुरान के कुछ हिस्से पढ़कर सनुाए। वह इतना प्रभावित हुआ कि वापस 
जाकर क़ुर श से कहा—यह तो इतना श्रेष्ठ बोल ह ैकि बाक़ी सब बातें इसके सामने 
छोटी हो जाती हैं (शअुबलु ईमान, अल-बैहक़ी, हदीस संख्या 133)। इस्लाम का 
संदशे दनेे के लिए क़ुरान सनुाना उस वक़्त एक आम तरीक़ा बन गया था। मसुअब 
बिन उमरै जब लोगों को इस्लाम का संदशे दनेे के लिए मदीना भजेे गए, तो उनका 
तरीक़ा यह था कि लोगों से बात करते और क़ुरान सनुाते। क़ुरान पढ़कर सनुाने की 
वजह से उनका नाम “मकु़री” पड़ गया था। (अल-मअुजम अल-कबी ़र, अल-
तबरानी, हदीस संख्या 849)।

मक्का में पैग़म्बर का संदशे बहुत ही संजीदा और इल्मी अदंाज़ में क़ुरान की श्रेष्ठ 
भाषा के साये में चल रही थी। दसूरी तरफ़ विरोधियों के पास गाली-गलौच   के 



168

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

सिवा कुछ नहीं था। यहां तक कि मक्का के समझदार लोगों के बीच यह बात 

कही जाने लगी कि महुम्मद के विरोधियों के पास कोई ठोस जवाब नहीं ह।ै मक्का 

के बड़े और इज़्ज़तदार लोगों ने एक ख़ास बैठक में आपको बलुाकर बात करने 

का प्लान बनाया। इसकी वजह, इब्न हिशाम के मतुाबिक़, यह थी कि वो अपनी 

क़ौम के सामने कह सकें  कि हमने अपनी तरफ़ से परूी कोशिश की। (सीरत इब्न 

हिशाम, खण्ड 1, पषृ्ठ 295)

अरबों की योग्यता

जहाँ तक इस बात का सवाल ह ैकि कोई व्यक्ति किसी संदशे को कब स्वीकार 

करता ह,ै तो यह बात केवल संदशे की सच्चाई या संदशेवाहक की महेनत पर 

ही निर्भर नहीं होती। इससे भी ज़्यादा यह उस व्यक्ति की अपनी स्थिति पर निर्भर 

करती ह ैजिसे संदशे दिया जा रहा ह।ै अरब क्षेत्र के भगूोल में जो लोग बसे हुए थे, 

वह इस दृष्टि से बहुत ही क़ीमती थे कि उनकी अज्ञानता और अक्खड़पन के पीछे 

प्रकृति की सरलता परूी तरह सरुक्षित थी। 

30 लाख वर्ग किलोमीटर के क्षेत्र वाला यह समतल और गरम इलाका अपने 

भीतर श्रेष्ठ दर्जे की इसंानी खबूियाँ समटेे हुए था। एक अरब अपने ऊँट  को—जो 

उसकी रोज़ी का अकेला ज़रिया होता था—काटकर उसका मांस महेमानों को 

खिला दतेा था ताकि वे भखू ेन रहें। जब कोई बेबस इसंान जंगल में किसी अरब 

के तंब ूमें आकर शरण लेता था, तो वह अरब तलवार हाथ में लेकर उसकी रक्षा 

करता था। जब तक हमलावर उस तंब ूवाले को मार न दतेे, तब तक वे उस बेबस 

व्यक्ति को वहाँ से नहीं ले जा सकते थे। यहाँ तक कि अगर लटूने वाले किसी 

क़बीले की औरतों के क़ीमती कपड़े और गहनों को छीनना चाहते, तो वे उन्हें 

नंगा नहीं कर सकते थे, न ही उन्हें छू सकते थे। वे अपने लिए यह ज़रूरी समझते थे 

कि औरतों से कहें कि वे अपने गहने और कपड़े उतार दें। और जब औरतें अपने 



169

पैग़म्बर (सल्ल०) मक्का  

कपड़े उतार रही होतीं, तो हमलावर लोग अपना चहेरा फेर लेते थे ताकि उनकी 
नज़र उन औरतों के नंगे बदन पर न पड़े।

यह समझना ग़लत होगा कि परुाने समय के अरब बिल्कु ल सीध-ेसाद ेऔर कम 
समझ वाले लोग थे। सच्चाई यह ह ैकि वे बहुत समझदार थे और बातों की गहराई 
तक जल्दी पहुचँ जाते थे।

एक क़बीले के सात मसुलमान आपके पास आए। बातचीत के दौरान उन्होंने 
बताया कि हमने परुाने अज्ञानता के ज़माने (इस्लाम से पहले के समय) से पाँच 
बातें सीखी हैं और जब तक आप हमें इनसे मना नहीं करेंगे, हम इन्हें छोड़ेंगे नहीं:

पैग़म्बर (सल्ल०) ने पछूा: “वो पाँच विशषेताए ँक्या हैं जो तमुने अज्ञानता के 

दौर से पाई हैं?” आने वालों ने जवाब दिया: सखु-समदृ्धि में शकु्र (कृतज्ञता) 

अदा करना, मसुीबत में सब्र (धरै्य) करना, मकु़ाबले के समय सच्चा साबित 

होना, तक़दीर (भाग्य) पर राज़ी रहना, किसी की मसुीबत पर खशु न होना, चाह े

वो दशु्मन ही क्यों न हो। आपने फ़रमाया: “ये लोग ज्ञानी, सझू-बझू वाले हैं, 

इनके अदंर पैग़म्बरों जैसी विशषेताए ँहैं।” (हिल्यातलु अवलिया, खण्ड 9, पषृ्ठ 

279) एक और रिवायत में ह:ै यह सनुकर नबी (सल्लल्लाहु अलैहि व सल्लम) 

ने फ़रमाया: “ये लोग संस्कारी, दृष्टि वाले, अक़्लमदं, और सब्र करने वाले हैं। 

इनके अदंर पैग़म्बरों की झलक ह।ै इनकी बातें कितनी उच्च स्तर की हैं, कितनी 

खबूसरूत हैं, और कितनी सवाब वाली (नेकी वाली) हैं।” (अल-ज़हु्द अल-

कबीर, अल-बैहक़ी, हदीस संख्या 970) 

ज़िमाद अल-अज़दी, क़बीला अज़्द शनअुह के एक व्यक्ति थे। वे भतू-प्रेत उतारने 

का काम करते थे। एक बार मक्का आए तो लोगों ने बताया कि एक व्यक्ति 

(अर्थात पैग़म्बर) पर जिन्न का असर हो गया ह।ै ज़िमाद ये सोच कर आपसे 

मिलने आए कि वे अपने हुनर से आपका इलाज करेंगे। मगर जब उन्होंने आपकी 

बातें सनुीं, तो कहने लगे: “ख़ुदा की क़सम, मैंने काहिनों (ज्योतिषियों) जादगूरों 



170

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

और कवियों की बहुत सी बातें सनुी हैं, मगर ऐसे बोल मैंने कभी नहीं सनेु। अपना 
हाथ बढ़ाइए ताकि मैं इस्लाम क़बलू कर सकंू।” आपने हमशेा की तरह कोई लंबा 
भाषण नहीं दिया, बल्कि जैसा मसु्लिम और अहमद की रिवायत के अनसुार बस 
इतना कहा: 

“सब तारीफ़ें  ख़ुदा के लिए हैं। हम उसी की तारीफ़ करते हैं, उसी 
से मदद माँगते हैं, उसी से माफ़ी माँगते हैं। हम अपने बरेु कामों 
से बचने के लिए उसी की पनाह चाहते हैं। जिसे ख़ुदा हिदायत 
द,े उसे कोई गमुराह नहीं कर सकता। और जिसे वह गमुराह कर 
द,े उसे कोई सही रास्ता नहीं दिखा सकता। मैं गवाही दतेा हू ँ

कि ख़ुदा के सिवा कोई इबादत के लायक़ नहीं, वह अकेला ह,ै 

उसका कोई साझी नहीं। और मैं गवाही दतेा हू ँकि महुम्मद उसके 

बंद ेऔर उसके भजेे हुए रसलू हैं।”

परंत ुउन्होंने इन्हीं थोड़े शब्दों में अर्थों का खज़ाना पा लिया। उन्होंने कहा:

“फिर से वो शब्द दोहराइए... ये शब्द तो समदु्र की गहराई तक 

उतर गए हैं।” (मसुनद अहमद, हदीस संख्या 2749)

एक अरब व्यक्ति के लिए कह ेगए और किए गए काम में कोई फ़र्क़  नहीं होता था। 

वह खदु भी अपने कह ेऔर किए में सच्चे होते थे और दसूरों को भी सच्चा मानते 

थे। जैसे ही कोई बात उसकी समझ में आ जाती, वह तरंुत उसे मान लेता। इब्न 

इसहाक़ ने हज़रत अब्दुल्लाह बिन अब्बास से यह बात बयान की ह ैकि क़बीला 

बनी सअद ने ज़िमाम बिन सालबा को अपना प्रतिनिधि बनाकर पैग़म्बर महुम्मद 

के पास भजेा। वह मदीना आए, अपनी ऊँट नी को मस्जिद के दरवाज़े पर बैठाया 

और उसे बाँध दिया। इसके बाद वह मस्जिद के अदंर आए। उस समय आप अपने 

साथियों के साथ बैठे हुए थे। ज़िमाम एक बहादरु और समझदार व्यक्ति थे। उन्होंने 

आपकी सभा के सामने खड़े होकर कहा: तमु में से अब्दुल मतु्तलिब का बेटा कौन 



171

पैग़म्बर (सल्ल०) मक्का  

ह?ै आपने कहा: मैं अब्दुल मतु्तलिब का बेटा हू।ँ ज़िमाम ने कहा: ऐ महुम्मद! 

आपने कहा: हाँ। उन्होंने कहा: ऐ अब्दुल मतु्तलिब के बेटे! मैं आपसे कुछ सवाल 

करूँ गा और सवाल में थोड़ी सख्ती भी करूँ गा, आप इसे बरुा न मानिए। आपने 

कहा: मैं बरुा नहीं मानूँगा, जो पछूना ह ैपछूो। ज़िमाम ने कहा: मैं आपको आपके 

ख़दुा और उन लोगों के पजू्य दवेताओ ंकी क़सम दकेर पछूता हू ँजो आपसे पहले 

थे और जो आप के बाद आएगँे — क्या अल्लाह ने आपको हम लोगों के पास 

पैग़म्बर बनाकर भजेा ह?ै आपने कहा: हाँ, अल्लाह की क़सम! ज़िमाम ने कहा: 

मैं आपको फिर वही क़सम दकेर पछूता हू ँ— क्या अल्लाह ने आपसे कहा ह ैकि 

हम सिर्फ़  उसी की पजूा करें और उसके साथ किसी को भी भागीदार न बनाए ँऔर 

उन मरू्तियों को छोड़ दें जिनकी पजूा हमारे बाप-दादा ने की थी? आपने कहा: हाँ, 

अल्लाह की क़सम! ज़िमाम ने पछूा: क्या अल्लाह ने आपको यह आदशे दिया 

ह ैकि हम पाँचों समय की नमाज़ पढ़ें? आपने कहा: हाँ। वर्णन करने वाले कहते 

हैं कि इसी तरह ज़िमाम ने ज़कात, रोज़ा, हज और इस्लाम के सारे आदशेों के 

बारे में पछूा। हर आदशे के लिए ऊपर बताई गई क़सम दकेर पछूा। जब वह सभी 

सवाल पछू चकेु तो कहा:

“मैं गवाही दतेा हू ँकि अल्लाह के सिवा कोई इबादत के लायक़   

नहीं, और मैं गवाही दतेा हू ँ कि महुम्मद अल्लाह के भजेे हुए 

पैग़म्बर हैं। अब मैं इन फ़र्ज़ कामों को निभाऊंगा और जिन चीज़ों 

से आपने मना किया ह ैउनसे दरू रहूगँा। इसमें न कोई कमी करूँ गा 

और न कोई बढ़ोतरी।”

फिर वह अपनी ऊँट नी पर बैठकर वापस चले गए और अपने समदुाय में पहुचँकर 

उन्हें सारी बात बता दी। एक रिवायत के अनसुार, शाम होने से पहले पहले उनकी 

सभा के सारे मर्द और औरतें पैग़म्बर  के अनयुाई बन गए (मसुनद अहमद, हदीस 

संख्या 2380)।



172

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

उनके अदंर कोई दोहरापन नहीं था। स्वीकार करना और इनकार करना — उनके 

बीच कोई तीसरा रास्ता नहीं था। जब वह किसी से कोई वादा कर लेते तो हर हाल 

में उसे निभाते, चाह ेइसके लिए जान और माल की कितनी भी बड़ी कुर्बानी क्यों 

न दनेी पड़े। अरबों के इस चरित्र की झलक यस्रिब (मदीना) के क़बीलों — औस 

और ख़ज़रज — की उन बातों में मिलती ह ैजो उन्होंने बैअत-उक़बा सानीया’ 

के मौक़े पर कही थीं:

जब यस्रिब (मदीना) के लोग आपसे वफ़ादारी का वचन दनेे 

के लिए जमा हुए तो अब्बास बिन उबादा ने कहा: “ऐ ख़ज़रज 

के लोगो! क्या तमु जानते हो कि तमु किस बात पर इस व्यक्ति 

(पैग़म्बर) से वफ़ादारी का वादा कर रह े हो?” उन्होंने कहा: 

“हाँ!” अब्बास ने कहा: “तमु इनसे यह वादा कर रह ेहो कि तमु 

इनकी ख़ातिर हर लाल और गोरे (हर जाति के) आदमी से लड़ाई 

करोगे। अगर तमु्हारा यह ख्याल ह ैकि जब तमु्हारा माल बरबाद 

हो जाए और तमु्हार नेता मारे जाए ँतो तमु इन्हें छोड़ दोगे — तो 

अभी ऐसा कर लो। अगर बाद में ऐसा किया, तो अल्लाह की 

क़सम, यह दनुिया और आख़िरत की शर्मिंदगी होगी। लेकिन 

अगर तमु्हारा यह इरादा ह ै कि तमु अपने वाद ेको निभाओगे, 

चाह ेइसके लिए तमु्हारा माल लटु जाए और तमु्हार बड़े लोग 

मारे जाए ँ— तो फिर इन्हें साथ ले जाओ, क्योंकि अल्लाह की 

क़सम, यही दनुिया और आख़िरत की भलाई ह।ै”

उन्होंने कहा: “हम इन्हें अपने साथ ले जाएगंे, चाह ेहमारे माल 

तबाह हों या हमारे नेता मारे जाए।ँ ऐ अल्लाह के पैग़म्बर! 

अगर हम अपने वाद ेको परूा कर दें, तो हमें इसके बदले में क्या 

मिलेगा?” आपने फ़रमाया: “जन्नत!” उन्होंने कहा: “तो फिर 



173

पैग़म्बर (सल्ल०) मक्का  

अपना हाथ बढ़ाइए।” आपने अपना हाथ बढ़ाया और उन्होंने 

आपसे वफ़ादारी का वचन ले लिया। (अल-बिदायह व अल-

निहायह, खण्ड 3, पषृ्ठ 162) 

बाद की घटनाए ँसाबित करती हैं कि यह सिर्फ़  एक भाषण नहीं था, बल्कि उन्होंने 

शब्द-ब-शब्द अपने उस वाद ेको निभाया। यहाँ तक कि जब इस्लाम को ताक़त 

मिल गई, तब भी उन्होंने अपनी कुर्बानियों के बदले कोई राजनीतिक लाभ नहीं 

माँगा, बल्कि ख़िलाफ़त महुाजिरों (मक्का से प्रवास करके मदीना आने वालों) 

को सौंप दी और फिर इसी हाल में एक-एक करके दनुिया से चले गए।

सदेंश का फैलना

इब्न इस्हाक़ ने अब्दुल्लाह बिन अब्बास से वर्णन किया ह ैकि एक बार क़ुर श के 
बड़े लोग अब ूतालिब के पास इकट्ठा हुए। इनमें ‘उतबा बिन रबीआ’, ‘शबैा बिन 
रबीआ’, ‘अब ूजहल बिन हिशाम’, ‘उमय्या बिन ख़लफ़’ और ‘अब ूसफुियान 
बिन हर्ब’ जैसे नेता शामिल थे। अब ूतालिब के ज़रिए उन्होंने पछूा कि आख़िर 
आप हमसे चाहते क्या हैं। आपने जवाब दिया: 

“मैं सिर्फ़  एक बात चाहता हू।ँ अगर तमु इसे मान लो, तो परेू 
अरब पर तमु्हारा राज होगा और जो ग़ैर-अरब हैं, वो भी तमु्हार 
मातहत हो जाएगँे।” (सीरत इब्न हिशाम, खण्ड 1, पषृ्ठ 417)

तौहीद (यानी एक अल्लाह में यक़ीन) का यह जुमला देखने में भले ही एक 
धार्मिक बात लगती ह,ै लेकिन इसके अंदर हर तरह की इसंानी कामयाबी का 
राज़ छिपा ह।ै यह इसंान की फितरत से मेल खाती ह,ै इसलिए यह इसंान के 
दिल में उतर जाती ह,ै और अकसर विरोधियों के बीच भी इसके मानने वाले 
पैदा हो जाते हैं। खालिद बिन वलीद मक्का की फ़तह से कुछ पहले इस्लाम 
ले आए थे, लेकिन इस्लाम की सच्चाई उनके दिल में बहुत पहले से बैठ चकुी 
थी। इस्लाम स्वीकार करने के बाद उन्होंने कहा, “मेरे दिल में बहुत पहले से यह 



174

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

एहसास था कि सच कुरैश के साथ नहीं, बल्कि महुम्मद के साथ ह,ै और मझु े

उनसे जुड़ जाना चाहिए।”

“मैं पैग़म्बर महुम्मद के खिलाफ़ जंगों में जब भी शामिल हुआ, 

कभी ऐसा नहीं हुआ कि मझु ेये अहसास न हुआ हो कि मैं ग़लत 

तरफ़ हू।ँ” (मग़ाज़ी अल-वाक़दी, खण्ड 2, पषृ्ठ 746)

ऐसे ही बहुत से लोगों के बारे में आता ह ैकि उनके दिल में इस्लाम के लिए बहुत 

पहले से नरम भाव पैदा हो चकेु थे। यहाँ तक कि वे इस्लाम को लेकर ख्वाब तक 

दखेने लगे थे। जैसे कि ख़ालिद बिन सईद बिन आस ने इस्लाम लाने से पहले एक 

सपना दखेा कि वे आग के एक बड़े गड्ढे के किनारे खड़े हैं, और कोई उन्हें उसमें 
गिराने की कोशिश कर रहा ह।ै तभी पैग़म्बर महुम्मद आ गए और उन्हें उस आग 
में गिरने से बचा लिया। (उस्दुल-ग़ाबह, इब्न अल-असीर, खण्ड 1, पषृ्ठ 574)

इस्लाम का पैग़ाम पहुचँाना दखेने में कोई आर थ्िक गतिविधि नहीं लगती, लेकिन 
असल में यह एक बहुत बड़ी आर थ्िक गतिविधि बन जाती ह।ै जब कोई इस्लाम 
अपनाता ह,ै तो उसके साथ उसके सारे संसाधन भी इस्लाम की राह में लग 
जाते हैं। मक्का के शरुुआती दौर में हज़रत ख़दीजा की दौलत इस्लाम के लिए 
इस्तेमाल हुई। फिर अब ू बक्र ईमान लाए, जिनके पास व्यापार से कमाए हुए 
चालीस हज़ार दिरहम थे, और यही पैसा इस्लामी काम का सहारा बना। जब 
हिजरत हुई, तो वह छह हज़ार दिरहम लेकर चले, जो सब के सब सफ़र के काम 
में खर्च हो गए। ग़ज़वा-ए-तबकू में हज़रत उस्मान ने दस हज़ार दीनार दिए, जिससे 
परूी फौज की एक-तिहाई ज़रूरतें परूी हुई।ं (अस्सीरह अल-हल्बिया, खण्ड 3, पषृ्ठ 
184; मग़ाज़ी अल-वाक़िदी, खण्ड 3, पषृ्ठ 991) हज़रत अब्दुर्रहमान बिन औफ़ 
ने एक ही मौक़े पर जिहाद के लिए पाँच सौ घोड़े दिए। (अल-इसाबा तमयीज़  
अस-सहाबा, खण्ड 4, पषृ्ठ 291) यानी जब भी कोई इस्लाम कुबलू करता, तो 
सिर्फ़  वह इसंान ही नहीं, उसका माल-दौलत भी इस्लाम के ख़ज़ाने में शामिल 
हो जाता।



175

पैग़म्बर (सल्ल०) मक्का  

तौहीद (एकेश्वरवाद ) का नज़रिया वो इकलौता नज़रिया ह ैजिसमें समाजी ऊँच-
नीच और भदेभाव की कोई जगह नहीं ह।ै इसलिए जब इस नज़रिये पर कोई 
आदंोलन खड़ा होता ह,ै तो आम लोग उससे बहुत जल्दी जडु़ जाते हैं। क्योंकि 
उन्हें लगता ह ैकि तौहीद के साए में उन्हें बराबरी और इसंानी इज़्ज़त का असली 
दर्जा मिल सकता ह।ै मगु़ीरा बिन श’ुबा फारस के सेनापति रुस्तम के दरबार में 
पहुचँ,े तो उन्होंने जो तक़रीर की, उसका असर वहाँ बैठे लोगों पर इब्न जरीर की 
रिवायत के मतुाबिक कुछ यूँ हुआ:

“नीच ेके लोगों ने कहा, “ख़ुदा की क़सम, इस अरबी ने सच्ची 
बात कही।” और नेताओ ंने कहा, “ख़ुदा की क़सम, इसने ऐसी 
बात कह दी ह ैजिसकी तरफ़ हमारे सारे ग़ुलाम खिचं ेचले जाएगंे। 
ख़ुदा हमारे पहले लोगों को बर्बाद करे, वो कितने मरू्ख थे कि 
उन्होंने इस क़ौम के मामले को छोटा समझा।” (तारीख़ अल-
तबरी, खण्ड 3, पषृ्ठ 522)

नबवूत के तेरहवें साल जब पैग़म्बर-ए-इस्लाम हज़रत अब ूबक्र के साथ मदीना 
पहुचँ,े तो वहाँ की आबादी के लगभग 500 लोग आपके स्वागत के लिए इकट्ठा 
हुए और उन्होंने कहा:

“आईए, आप यहाँ सरुक्षित हैं और हमारे नेता हैं।” (अल-तारीख़ 
अल-औसत, अल-बखु़ारी, हदीस संख्या 14) 

मदीना की यह सरदारी आपको कैसे हासिल हुई? इसका जवाब ह ै– पैग़म्बर की 
शिक्षा के माध्यम से। मदीना (यस्रिब) का पहला व्यक्ति जिसे आपने इस्लाम की 
शिक्षा दी, शायद सवुैद बिन सामित ख़ज़रजी थे। आपने उनसे इस्लाम का ज़िक्र 
किया, तो उन्होंने कहा, “शायद आपके पास वही ह ैजो मरेे पास ह।ै” आपने पछूा, 
“तमु्हार पास क्या ह?ै” उन्होंने कहा, “हिकमत-ए-लकु़मान।”।

आपने कहा, “बताओ क्या ह?ै” उन्होंने कुछ शरे सनुाए। आपने फ़रमाया, “मरेे 
पास क़ुरान ह ैजो इससे भी बेहतर ह।ै” इसके बाद आपने उन्हें क़ुरान सनुाया, और 



176

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

वह तरंुत मसुलमान हो गए। जब वह वापस यस्रिब गए और अपने क़बीले के 

सामने इस्लाम का पैग़ाम रखा, तो उन्हें उनके क़बीले वालों ने मार डाला। (सीरत 

इब्न हिशाम, खण्ड 1, पषृ्ठ 427)

इसके बाद मदीना के एक सरदार (प्रमखु) अबलु हसैर अनस बिन राफ़े  मक्का 

आए। उनके साथ बनी अब्दुल अशहल के नौजवानों का एक दल भी था। ये लोग 

इस मक़सद से मक्का आए थे कि क़बीला ख़ज़रज की मदद के लिए क़ुर श से 

समझौता करें। जब आपको उनके आने की ख़बर मिली तो आप उनके पास गए 

और कहा: “क्या मैं तमु्हें उस काम से बेहतर बात न बताऊँ, जिसके लिए तमु 

आए हो?” फिर आपने उनके सामने तौहीद (एकेश्वरवाद) का पैग़ाम रखा। उनके 

एक नौजवान इयास बिन मआुज़ बोले: “ऐ क़ौम! ख़ुदा की क़सम, यह बात उस 

काम से बेहतर ह ैजिसके लिए तमु आए हो।” मगर उस दल को यह बात समझ 

नहीं आई। उन्होंने कहा: 

“हमें छोड़ दो, हम किसी और काम के लिए आए हैं।” फिर वे 
यस्रिब लौट गए, और जल्द ही औस और ख़ज़रज के बीच वो 
जंग छिड़ गई जो बआुस की जंग के नाम से मशहूर हुई। (सीरत 
इब्न हिशाम, खण्ड 1, पषृ्ठ 427–28)

ख़ुबैब बिन अब्दुर्रहमान बयान करते हैं कि मदीना के दो व्यक्ति सअद बिन ज़ुरारा 
और ज़कवान बिन क़ै स मक्का आए और उत्बा बिन रबीआ के यहाँ ठहरे। जब 
उन्होंने पैग़म्बर-ए-इस्लाम का ज़िक्र सनुा तो आपसे मिलने आए। आपने उन्हें 
इस्लाम का पैग़ाम दिया और क़ुरान सनुाया। दोनों ने इस्लाम कबलू कर लिया। 
फिर वे अपने मजे़बान उत्बा बिन रबीआ के पास नहीं गए बल्कि सीधा आपके 

यहाँ से यस्रिब लौट गए। ये उन पहले लोगों में से हैं जिन्होंने मदीना (यस्रिब) 

में इस्लाम का पहला संदशे पहुचँाया। (अत-तबक़ात अल-कुबरा, इबने सअद, 

खण्ड 3, पषृ्ठ 608) यह पैग़म्बरी के दसवें साल की घटना ह।ै



177

पैग़म्बर (सल्ल०) मक्का  

पैग़म्बरी के ग्यारहवें साल, हज के मौके पर यस्रिब से क़बीला ख़ज़रज के छह 
लोग आए। उन्होंने आपके हाथ पर बैअत (प्रतिज्ञा) की और वापस जाकर अपने 
गांव के लोगों को इस्लाम की शिक्षा दनेी शरुू की। अगले साल (12 नबवी में) 

बारह लोगों ने आकर बैअत की, जो इस्लाम के इतिहास में अक़बा-ए-ऊला 

(621 ईस्वी) के नाम से मशहूर ह।ै नबवूत के तेरहवें साल इनकी संख्या और 

बढ़ गई और मदीना से 75 लोग मक्का आए और बैअत अक़बा-ए-सानिया की 

घटना पेश आई। 

मक्का के उलट, मदीना में एक ख़ास बात ये हुई कि शरुू के दौर में ही वहाँ 

के प्रमखु लोगों ने इस्लाम कबलू कर लिया। (हिल्यतलु औलिया, खण्ड 1, 

पषृ्ठ107) चूँकि वह क़बीलाई दौर था और क़बीलों में ये रिवाज था कि क़बीले 

के नेता का जो धर्म होता था, वही परेू क़बीले का धर्म बन जाता था—इसलिए 

मदीना में इस्लाम बहुत तेज़ी से फैलने लगा। यहाँ तक कि कोई भी घर ऐसा 

नहीं बचा जिसमें इस्लाम दाख़िल न हो गया हो। (मसुनद अहमद, हदीस संख्या 

14456) इस तरह जब मदीना की आबादी में मसुलमानों की संख्या ज़्यादा हो 

गई, तो वे खदु-ब-खदु सबसे ज़्यादा प्रभावशाली बन गए। (अल-मोजम अल-

कबीर, अल-तबरानी, हदीस संख्या 849) यानी, मसुलमान मदीना के सबसे 

प्रभावशाली लोग बन गए और उनकी समस्याए ंहल हो गई ं। 

सदेंश की मूल विशषताएं

हर दौर में कुछ लोग ऐसे होते हैं जो समय के प्रभाव से बच ेरहते हैं और अपनी 
प्रकृति की आवाज़ को सनुते रहते हैं। अरब समाज में भी, स्वाभाविक सादगी 
और इब्राहीमी परंपरा के कुछ अवशषेों के कारण, ऐसे कई लोग थे जो सच्चाई की 
खोज में थे और मरू्तिपजूा को पसंद नहीं करते थे। आम तौर पर इन्हें ‘हनीफ’ कहा 
जाता था। जैसे कि क़ुस बिन साइदा, वर्क़ा बिन नौफ़ल आदि। ऐसे ही एक हनीफ़ 
व्यक्ति जनु्दुब बिन अम्र अल-दौसी थे, वे जमाना-ए-जाहिलियत (इस्लाम से 



178

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

पहले का समय) में कहा करते थे: “बेशक इस सषृ्टि का कोई रचयिता (creator) 
ह,ै लेकिन मैं नहीं जानता कि वह कौन ह।ै” (अल-इसाबा फ़ी तम्यीज़-अस-
सहाबा, इब्न हजर अल-असक़लानी, खण्ड 3, पषृ्ठ 424)

जब उन्हें आप की पैग़म्बरी (Prophethood) की ख़बर मिली तो वे अपनी 
क़ौम के 75 लोगों को साथ लेकर आए और सब ने इस्लाम क़बूल कर लिया। 
(अल-इसाबा फ़ी तम्यीज़-अस-सहाबा, इब्न हजर अल-असक़लानी, खण्ड 
3, पषृ्ठ 424) अबू ज़र ग़िफ़ारी भी ऐसे ही सच्चाई के खोजियों में से थे। जब 
उन्हें आपके बारे में पता चला तो उन्होंने अपने भाई को मक्का भेजा कि जाकर 
पता लगाओ। भाई ने लौटकर आपके बारे में जो बताया उसमें एक वाक्य था: 

“मैंने एक आदमी को दखेा जिसे लोग धर्म बदलने वाला कहते हैं, लेकिन वह 

तुम्हार जैसा ही ह।ै” (अल-इसाबा फ़ी तम्यीज़-अस-सहाबा, इब्न हजर अल-

असक़लानी, खण्ड 7, पषृ्ठ 107)

ऐसे लोगों को आपके संदशे को समझने में कोई कठिनाई नहीं हुई।

जब किसी समाज में सत्य का संदशे शरुू होता ह ैतो वह ऐसे-ऐसे स्थानों पर 

असर डालता ह ैजिसका अदंाज़ा खदु उस व्यक्ति को भी नहीं होता जो संदशे द े

रहा होता ह।ै 

अरब में जो लोग दरे से इस्लाम में दाखिल हुए, इसका मतलब यह नहीं था कि 

उन्हें अचानक इस्लाम की सच्चाई समझ में आ गई। असल में, नबी की उच्च 

नैतिक जिदगी, दिन-रात अल्लाह का संदशे पहुचंाना, विरोध के कारण उनका 

और उनके संदशे का की हर ओर चर्चा – इन सबने अरबों के दिलों में इस्लाम 

का बीज बो दिया था। क़बीलाई गर्व और परू्वजों की परंपरा के कारण लोग ऊपर 

से तो विरोध में लगे थे, लेकिन भीतर-ही-भीतर इस्लाम का असर बढ़ता जा रहा 

था। हज़रत उमर के इस्लाम क़बलू करने के बारे में आम तौर पर यही मशहूर ह ै

कि एक घटना ने उनको पैग़म्बर (सल्ल०) का अनयुाई बना दिया। ये सही ह ैकी 



179

पैग़म्बर (सल्ल०) मक्का  

ये घटना आखिरी फैसला लेने की वजह बन गई लेकिन असल में उनके मन में 
सच्चाई का बीज पहले ही पड़ चकुा था:

उम्मे अब्दुल्लाह बित अबी हस्मा कहती हैं: “ख़ुदा की क़सम, 
हम लोग हबश (इथोपिया) की ओर हिजरत (प्रवास) कर रह ेथे, 
और मरेे पति आमिर कुछ ज़रूरतों के लिए गए हुए थे। तभी उमर 
बिन खत्ताब आए और मरेे पास खड़े हो गए। वे अब तक पैग़म्बर 
(सल्ल०) के अनयुाई नहीं बने थे। हमें उनसे बहुत कष्ट और 
सख्ती झलेनी पड़ी थी। उन्होंने कहा: ‘ए उम्मे अब्दुल्लाह! तमु 
लोग जा रह ेहो?’ मैंने कहा: ‘हाँ, ख़ुदा की क़सम, हम अल्लाह 
की धरती में किसी और जगह जा रह ेहैं, क्योंकि तमु लोगों ने हमें 
सताया और ज़ुल्म किया। जब तक अल्लाह हमें कोई रास्ता न 
द।े’ वे बोले: ‘अल्लाह तमु्हार साथ हो।’ मैंने उनकी आखँों में 
वह नरमी दखेी जो मैंने पहले कभी नहीं दखेी थी। फिर वे चले गए 
और ऐसा लगा जैसे उन्हें हमारे जाने का बहुत दःुख हुआ हो।” 
(सीरत इब्न हिशाम, खण्ड 1, पषृ्ठ 342–43)  

हर ज़माने में कुछ ऐसे विचार होते हैं जो आम लोगों के दिमाग़ में गहरे बैठ जाते 
हैं। जब तक इन विचारों की दीवार न टूटे, कोई भी बात केवल नज़रिए या तर्क  से 
लोगों के दिमाग़ में जगह नहीं बना पाती। शरुुआती दौर में जो लोग इस्लाम का 
विरोध करते थे, यह केवल ज़िद या स्वार्थ नहीं था। उन्हें यह बात समझ में नहीं 
आती थी कि काबा के संरक्षकों (कुरैश) के अलावा भी किसी का धर्म सच्चा हो 
सकता ह।ै जो अरब क़बीले यहूदियों के पास रहते थे, वे ऐसी उलझनों से बच ेहुए 
थे, क्योंकि वे यहूदियों से यह सनुते थे कि हमारी किताबों में लिखा ह ैकि अरब 
में एक नबी आएगा:

जब उन्होंने पैग़म्बर की बात को सनुा तो वे शांत हो गए, उनका 
मन संतषु्ट हो गया और उन्हें विश्वास हो गया कि यह वही व्यक्ति 



180

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

ह ैजिसके बारे में वे यहूदियों से सनुते थे। उन्होंने आप पर विश्वास 
किया और ईमान ले आए। (अल-मअुजम अल-कबीर, अल-
तबरानी, हदीस संख्या 849)

एक बार उकाज़ के मलेे में जब आप बन ूकिदा के तंबओु ंमें गए और उन्हें संदशे 
दिया तो एक नौजवान बोला: 

“ऐ लोगो, इस आदमी की बात को अपनाने में जल्दी करो, 
इससे पहले कि दसूरे लोग तुम से आगे निकल जाएँ। ख़ुदा की 
क़सम, किताब वाले कहते हैं कि हरम से एक नबी आने वाला 
ह ैऔर उनका समय बहुत नज़दीक ह।ै” (दलायल-उन-नुबूवत, 
हदीस संख्या 222)

मदीना के औस और ख़ज़रज क़बीले जल्दी ही मसुलमान बन गए क्योंकि ऊपर 
कही गई बात की उन्हें पहले से जानकारी थी। लेकिन मक्का और बाक़ी अरब 
क़बीले काबा को ही सच्चाई का पैमाना मानते थे। परुाने ज़माने के अरबों के 
लिए काबा उतना ही अहम था जितना किसी राजा के लिए उसका ताज। काबा 
के साथ सिर्फ  सत्ता नहीं, बल्कि पवित्रता की परम्पराए ँभी जड़ुी हुई थीं। इसलिए 
आम अरब ये समझते थे कि जो काबा पर कब्ज़ा कर ले, वही सच्चाई वाला ह।ै 
बन ूआमिर के ज़ुल-जौशन अल-ज़िबाबी कहते हैं कि पैग़म्बर ने मझुसे कहा:

“ऐ ज़ुल-जोशन, तुम ईमान क्यों नहीं लाते? तुम पहले लोगों में 
गिने जाते।” मैंने कहा: “नहीं, क्योंकि मैं देखता हू ँकि आपकी 
क़ौम आपके खिलाफ़ ह।ै” पैग़म्बर ने पूछा: “बद्र की लड़ाई 
में तुम्हें क्या ख़बर मिली?” मैंने कहा: “हाँ, मझुे पता चला 
ह।ै” उन्होंने कहा: “हम तो बस तुम्हें सही रास्ता दिखा रह े
हैं।” मैंने कहा: “अगर आप काबा पर काबिज़ हो जाएं तो...” 
उन्होंने कहा: “अगर तुम ज़िंदा रह े तो ये देख लोगे।” ज़ुल-
जोशन कहते हैं: “फिर एक दिन मैं अपने परिवार के साथ था 



181

पैग़म्बर (सल्ल०) मक्का  

कि एक सवार आया और बोला: ‘महुम्मद ने काबा को फ़तह 
कर लिया ह ैऔर अब वहीं रह रह ेहैं।’ मैंने कहा: ‘काश मैंने 
उसी दिन इस्लाम क़बूल कर लिया होता और अब उनसे अल-
हीरा (का इलाका) मांगता तो वो ज़रूर मझुे दे देते।’” (मसुनद 
अहमद, हदीस संख्या 16633) 

इसीलिए जब मक्का फतह हुआ, तो लोग झुडं के झुडं इस्लाम में दाखिल होने 
लगे। (क़ुरान, 110:2)

सदेंश पर लोगों की प्रतिक्रिया

जब पैग़म्बर (सल्ल०) ने सच्चाई का संदशे दनेा शरुू किया, तो वही घटनाए ं
सामने आने लगीं जो आमतौर पर तब होती हैं जब किसी समाज में कोई नई 
आवाज़ उठती ह।ै कुछ लोग हरैान थे कि यह क्या बात ह।ै अब्द बिन हुमदै 
ने अपनी किताब “मसुनद” में लिखा ह ै कि एक बार कुरैश के प्रमखु लोगों ने 
उत्बा बिन रबीआ को अपना प्रतिनिधि बनाकर आपके पास भजेा। उसने आपके 
खिलाफ़ एक लंबा भाषण दिया। जब वह बोल चकुा तो आपने पछूा: “क्या 
तमु बोल चकेु?” उसने कहा: “हाँ।” आपने “बिस्मिल्ला हिर-रहमानिर-रहीम” 
कहकर क़ुरान, हा-मीम सज्दा की शरुुआती 13 आयतें पढ़ीं और उसे सनुाई।ं 
उतबा ने सनुकर कहा: “बस, बस! तमु्हार पास इसके अलावा और कुछ नहीं?” 
आपने कहा: “नहीं।” इसके बाद की बात कुछ इस तरह ह:ै 

“जब उत्बा वापस कुरैश के पास गया तो उन लोगों ने पछूा: 
“क्या हुआ?” उत्बा ने कहा: “मैंने वो सब कुछ कह दिया जो 
तमु कहते थे।” उन्होंने पछूा: “उसने कोई जवाब दिया?” उत्बा ने 
कहा: “हाँ।” फिर कहा: “ख़ुदा की क़सम, उसने जो कुछ कहा, 
मैं उसमें से कुछ भी नहीं समझ सका, बस इतना समझ आया 
कि उसने मझु े‘आद’ और ‘समदू’ (परुानी क़ौमें) की तरह एक 
बिजली की कड़क से डराया।” उन्होंने कहा: “बरुा हो तमु्हारा! 



182

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

एक आदमी तमुसे अरबी में बात कर रहा ह ैऔर तमु कहते हो 
कि समझ नहीं पाए?” उत्बा ने कहा: “हाँ, ख़ुदा की क़सम, मझु े
जो कुछ समझ आया वह बस यही था कि उसने मझु ेकड़क से 
डराया।” (मसुनद अब ूयाला, हदीस संख्या 1818)

कुछ लोग जो धर्म के पारंपरिक ढांच ेके आदी हो चकेु थे, उन्हें आपकी बातों 
में अपने बजु़ुर्गों की बरुाई महससू हुई। अब ूनऐुम ने अपनी किताब “दलाईल 
अल-नबुवूः” में और नसई, बग़वी वगैरह ने लिखा ह ैकि हज़रत ज़िमाद मक्का 
उमरा करने आए थे। एक दिन वे एक सभा में बैठ गए जहाँ अब ूजहल, उत्बा बिन 
रबीआ, और उमय्या बिन ख़लफ़ बैठे थे। अब ूजहल ने कहा: 

“यही वो आदमी ह ै जिसने हमारी एकता को तोड़ दिया, हमें 
बेवकूफ़ कहा, हमारे दिवंगत बजु़ुर्गों को गमुराह बताया, और 
हमारे पजू्य दवेताओ ंकी बरुाई की।” उमय्या बोला: “ये आदमी 
पागल ह,ै इसमें कोई शक नहीं।” (दलाईल अल-नबुवू:, अब ू
नऐुम, हदीस संख्या 187)

जब अम्र बिन मरु्रह जहुनी ने अपने क़बीले जहुनैा को इस्लाम की तरफ़ बलुाया, 
तो एक आदमी ने गसु्से में कहा: 

“अरे अम्र बिन मरु्रह! ख़ुदा तमु्हारी जिंदगी मशु्किल कर द!े क्या 
तमु हमें हमारे पजू्यों को छोड़ने को कहते हो? और यह कि हम 
अपनी एकता को तोड़ दें? और अपने बाप-दादाओ ंके धर्म का 
विरोध करें जो बड़े अच्छे चरित्र वाले थे? ये क़ुर शी जो तिहामा 
इलाके का रहने वाला ह ैहमें किस चीज़ की ओर बलुा रहा ह?ै 
इसमें ना कोई इज़्ज़त ह ैऔर ना कोई अच्छाई!”

इसके बाद उस व्यक्ति ने तीन शरे पढ़े। आख़िरी शरे यह था:

वह हमारे परू्वजों को नासमझ साबित करना चाहता ह,ै 

जिसका ऐसा इरादा हो, वह कभी सफलता नहीं पा सकता। 

(तारीख़ दमिश्क़, इब्न असाकिर, खण्ड 46, पषृ्ठ 345)।



183

पैग़म्बर (सल्ल०) मक्का  

कुछ लोगों के लिए हसद  (ईर्ष्या) रुकावट बन गई, क्योंकि आप अपनी पैग़म्बरी 
का ऐलान कर रह ेथे। दसूरे शब्दों में, यह कहना कि मरेे पास सच्चाई का ज्ञान 
ह।ै और इसंान के लिए हमशेा यह सबसे कठिन बात रही ह ैकि वह यह माने कि 
किसी दसूरे को अल्लाह ने वह सच्चा ज्ञान दिया ह ैजो उसे खदु नहीं मिला। 
बैहक़ी ने मगुीरा बिन शअुबा से बयान किया ह ैकि अब ूजहल बिन हिशाम ने 
एक दिन उनसे अकेले में कहा: 

“ख़ुदा की क़सम! मैं जानता हू ँ कि जो वह कहता ह,ै वह सच 
ह,ै लेकिन एक बात मझु े रोकती ह—ै बनी क़ु सई ने कहा की 
काबा की चाबी हमारे पास ह।ै हमने कहा: हाँ। फिर उन्होंने कहा: 
ज़ायरीन (दर्शनार थ्ियों) को पानी पिलाने का काम हमारा ह।ै हमने 
कहा: हाँ। फिर उन्होंने कहा: हमारे पास सभा का अधिकार ह।ै 
हमने कहा: हाँ। फिर उन्होंने कहा: लड़ाई में झडंा उठाना हमारी 
ज़िम्मेदारी ह।ै हमने कहा: हाँ। अब वो कहते हैं कि पैग़म्बर भी 
हम में से ह।ै ख़ुदा की क़सम! मैं इसे कभी नहीं मानूंगा।” (सीरत 
इब्न कसीर, खण्ड 1, पषृ्ठ 507)

कुछ लोग इस वजह से पैग़म्बर के विरोधी हो गए क्योंकि उन्हें आपकी बात मानने 
से अपना आर थ्िक नकुसान दिखता था। इस्लाम से पहले काबा एक बहुत बड़ा 
मरू्ति घर था जिसमें हर धर्म की मरू्तियाँ रखी गई थीं। यहाँ तक कि उसमें ईसा और 
मरयम की तस्वीरें भी थीं। इस तरह काबा हर धर्म के लोगों के लिए तीर्थ स्थान 
बन गया था। चार पवित्र महीनों का मक़सद भी यही था क्योंकि उन दिनों हर धर्म 
के लोग मक्का आते थे। अगर मरू्तियाँ काबा से हटा दी जातीं तो कोई भी काबा 
की ज़ियारत के लिए न आता और मक्का का बाज़ार जो चार महीने तक चलता 
था, बंद हो जाता। इसलिए मक्का के लोग पैग़म्बर की बात को अपने लिए ख़तरा 
समझते थे। उनका मानना था कि अगर एकेश्वरवाद का धर्म फैल गया तो यह बंजर 
इलाका परूी तरह बरबाद हो जाएगा। साथ ही, काबा के प्रबंधन ने क़ुर श को दसूरे 
क़बीलों पर एक नेता सरदारी का दर्जा द ेरखा था। एक इतिहासकार लिखते हैं:



184

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

“क़ुर श का माल और व्यापार परूब और पश्चिम हर तरफ़ जाता 
था। यह व्यापारिक सफ़र उनके और दसूरी ताक़तवर क़ौमों के 
बीच हुए व्यापारिक समझौतों के तहत होता था जैसे कि फ़ारस, 
हब्शा और बाइज़न्टाइन हुकूमत। क़ुर श का मानना था कि अगर 
उन्होंने पैग़म्बर महुम्मद की बात मान ली, तो इसका मतलब 
होगा कि पड़ोसी दशे और अरब के दसूरे धर्म वाले क़बीले वे 
समझौते ख़त्म कर देंगे जो उन्होंने क़ुर श के व्यापारिक काफ़िलों 
की सरुक्षा के लिए किए थे। और अगर ऐसा हुआ, तो यह क़ुर श 
के व्यापारिक और आर थ्िक अतं के बराबर होगा और अरब पर 
उनका राज भी ख़त्म हो जाएगा।”

इसलिए सरूह वाक़िया की यह आयत: “और तमु सच्चाई झटुलाने को अपनी 
रोज़ी बना रह ेहो” (56:82)— इसकी एक व्याख्या ये की गई ह ैकि तमु यह समझ 
रह ेहो कि पैग़म्बर की बात को न मानकर अपनी रोज़ी और माल को बचा लोग।े

पैग़म्बर (सल्ल०) के इस्लाम का संदशे दनेे के चलते उनका अस्तित्व एक सवाल 
बन गया था। आपको दखेने वाला दसूरे से पछूता: क्या यही वह शख़्स हैं? 
(मसुनद अब ूयाला, हदीस संख्या 6830)

एक रिवायत में ह:ै

“और वह लोगों के बीच चलते थे तो लोग उंगलियों से उनकी 
तरफ़ इशारा करते थे।” (मसुनद अहमद, हदीस संख्या 14456)

अब जब कोई मक्का आता तो लौटकर अपने साथियों से बाक़ी बातों के साथ 
यह भी बताता: “महुम्मद बिन अब्दुल्लाह ने पैग़म्बरी का दावा किया ह ैऔर 
अब ूक़ुहाफ़ा के बेटे (अब ूबक्र) उनका साथ द ेरह ेहैं।” (दलाईलनु्नुबवु्वह, अल-
बैहक़ी, पषृ्ठ 28)

क़ुर श ने आपका नाम महुम्मद की जगह “मजु़म्मम “ रख दिया (सहीह अल-बख़ुारी, 
हदीस सखं्या 3533)। वे आप पर अपने परू्वजों को नासमझ बताने का इल्ज़ाम 
लगाते (मसुनद अहमद, हदीस संख्या 7036)। वे आपके रास्ते में रात को गदंगी 



185

पैग़म्बर (सल्ल०) मक्का  

फें क दतेे। एक बार आपने दखे कर कहा: يَ بَنِ عَبْدِ مَنَافٍ، أَيُّ جِوَارٍ هَذَا “ऐ अब्द 
मनाफ़ के वशंजो! यह कैसा पड़ोस ह?ै” (सीरत इब्न हिशाम, खण्ड 1, पषृ्ठ 416)

अब ूतालिब के ज़िंदा रहते हुए वे पैग़म्बर के खिलाफ़ कोई ज़ालिमाना कार्रवाई 
नहीं कर सके क्योंकि क़बीलाई रिवाज के मतुाबिक अगर किसी एक व्यक्ति पर 
हमला किया जाता तो वह परेू क़बीले से लड़ाई मानी जाती। एक बार जब उमर 
बिन ख़त्ताब इस्लाम लाने से पहले तलवार लेकर आपको मारने निकले, तो एक 
आदमी का यह वाक्य उन्हें रोकने के लिए काफी था:

“और त ूबन ूहाशिम और बन ूज़ुहरा से कैसे बचगेा अगर तनेू 
महुम्मद को मार डाला?” (दलाईलनु्नुबवु्वह, अल-बैहक़ी, 
खण्ड 2, पषृ्ठ 219) 

जब भी कोई व्यक्ति आपके ख़िलाफ़ कुछ करने की सोचता, यह सवाल उसके 
सामने खड़ा हो जाता। यही वजह ह ै कि मक्का में जो ज़ुल्म हुए, वे ज़्यादातर 
ग़ुलामों और (कनीज़ों) नौकरानियों के ख़िलाफ़ हुए। अब्दुल्लाह बिन मसऊद 
कहते हैं कि शरुू में सात लोगों ने मक्का में इस्लाम का एलान किया: पैग़म्बर 
महुम्मद, अब ूबक्र, अम्मार, सईद, सहुबै, बिलाल और मिक़दाद।

“पैग़म्बर (स्ल्ल०) को ख़दुा ने उनके चाचा अब ू तालिब के 
ज़रिए सरुक्षित रखा। अब ूबक्र की सरुक्षा उनकी क़ौम ने की। 
बाक़ी लोगों को मशुरिकों ने पकड़ लिया, लोह ेकी ज़िरह पहनाई 
और तेज़ धपू में तपाया।” (सनुन इब्न माजा, हदीस संख्या 150; 
मसुनद अहमद, हदीस संख्या 3832)

इमाम बैहक़ी ने हज़रत अब्दुल्लाह बिन जाफ़र से वर्णन किया ह ैकि जब बनी 
हाशिम के प्रमखु अब ूतालिब का निधन हो गया तो क़ुर श के एक बदतमीज़ 
व्यक्ति ने पैग़म्बर पर मिट्टी फें क दी। जब आप घर लौटे, तो आपकी एक बेटी ने 
आपके ऊपर से मिट्टी साफ़ की। उस समय आपने कहा— “मझु ेक़ुर श से अब 
तक कभी इतनी घटिया हरकत का सामना नहीं करना पड़ा था। अब ूतालिब के 



186

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

निधन के बाद उन्होंने इस तरह की हरकतें शरुू कर दीं। हज़रत अब ूहुरैरा के एक 
वर्णन में ह:ै

“जब अब ूतालिब की मतृ्यु हुई तो मक्का के क़ुर शियों ने पैग़म्बर 
के साथ बहुत कठोर व्यवहार करना शरुू कर दिया तो पैग़म्बर 
(स्ल्ल०) ने कहा: चाचा, आपकी कमी का अहसास मझु ेकितनी 
जल्द हो गया।” (हिल्यतलु औलिया, खण्ड 8, पषृ्ठ 308)

अब ूतालिब की मतृ्यु के बाद क़ुर श के लोगों ने पैग़म्बर (स्ल्ल०) को मारने की 
साज़िशें करनी शरुू कर दीं। अब ूजहल द्वारा आपके सिर पर ऊंट की अतंड़ियां 
डालना और उक़्बा बिन मऐुत द्वारा आपकी गर्दन में चादर लपेट कर खींचना, ये 
सब उसी दौर की घटनाए ंहैं, जब आपको गला घोंटकर मारने की कोशिश की 
गई, जो विफल रही। अब ूतालिब की मतृ्यु के बाद, ऊपर से तो ऐसा लगता था 
कि आपके विरुद्ध हमले का रास्ता साफ हो गया ह,ै लेकिन एक प्रकार की झिझक 
इसलिए बाक़ी रही क्योंकि यह अरब इतिहास का अपनी तरह का पहला मामला 
था। इसके अतिरिक्त, खदु मक्का के समाज में भी कुछ ऐसे लोग थे जो अपने 
अतंर्मन की आवाज़ पर चलकर आपकी रक्षा करना चाहते थे। उदाहरण के तौर 
पर, जब अब ूजहल ने पहली बार आपके सिर और गर्दन पर ऊंट की अतंड़ियां 
डाल कर आपको मारने की कोशिश की, तो अबलु बख़्तरी को इसकी ख़बर 
मिली। वह कोड़ा लेकर काबा पहुचंा, जहाँ अब ूजहल अपने साथियों के बीच 
विजय की मदु्रा में बैठा था। जब पषु्टि हो गई कि घटना सच ह,ै तो अबलु बख़्तरी 
ने अब ूजहल के सिर पर इतनी ज़ोर से कोड़ा मारा कि वह चिल्ला उठा।

धर्मों का इतिहास बताता ह ैकि बहुदवेवादी विचारधारा हमशेा अपने विरोध में 
कही गई बातों को लेकर अत्यधिक संवेदनशील रही ह।ै और प्राचीन समय में 
सामाजिक व्यवस्था भी अक्सर बहुदवेवादी सिद्धांतों पर आधारित होती थी, 
इसलिए उस सख़्ती के पीछे राजनीतिक कारण भी होते थे। इसी कारण मक्का 
का माहौल एकेश्वरवाद के संदशे के लिए अत्यंत कठिन और धरै्य की परीक्षा 
लेने वाला साबित हुआ। शरुुआती तीन वर्षों तक, कुछ गिने-चनेु व्यक्तियों को 



187

पैग़म्बर (सल्ल०) मक्का  

छोड़कर कोई भी आप पर विश्वास नहीं कर सका। लगभग दो वर्ग किलोमीटर 
के क्षेत्र में बसे मक्का में जैसे कोई वकृ्ष छाया नहीं दतेा था, वैसे ही वहां आपके 
साथियों और समर्थकों का भी अभाव था। उस समय बस्ती में केवल चार लोग थे 
जो आपके करीबी माने जा सकते थे— ख़दीजा, अली, ज़ैद और अब ूबक्र। यदि 
अब ूबक्र की छोटी बेटी आयशा को भी गिन लिया जाए, जिन्हें पहला जन्मजात 
मसुलमान कहा जाता ह,ै तो आपके समर्थकों की कुल संख्या पाँच हो जाती ह।ै

ये हालात परेू तीन साल तक चलते रह।े उस समय का माहौल ऐसा था कि जैसे ही 
आप घर से बाहर निकलते, लोग आपका स्वागत ऐसे करते मानो कोई दीवाना 
हो। एक दिन, अब ूजहल की साज़िश पर एक भीड़ आपको गालियां द ेरही थी 
और अपशब्द कह रही थी। उसी समय एक व्यक्ति वहाँ से गजु़रा। मक्का के एक 
सम्मानित व्यक्ति के साथ ऐसा व्यवहार उसे असहनीय लगा। वह सीधा आपके 
चाचा हमज़ा के पास गया और कहा, “आपका आत्म-सम्मान कहाँ गया? लोग 
आपके भतीजे को अपमानित कर रह ेहैं और आप उनकी मदद नहीं कर रह।े” 

हमज़ा बिन अब्दुल मतु्तलिब की अरबी आत्म-सम्मान की भावना उभर आई। वह 
तरंुत अब ूजहल के पास पहुचं ेऔर अपने लोह ेके धनषु की कमान से उसके सिर 
पर वार किया और बोले: “आज से मैं भी महुम्मद का धर्म अपनाता हू।ं तमुहें जो 
करना हो करो।” (“मरेा धर्म, महुम्मद का धर्म ह।ै मैं गवाही दतेा हू ंकि वे अल्लाह 
के सच्चे दतू हैं। अल्लाह की क़सम, अब मैं पीछे नहीं हटंूगा। अगर तमु सच्चे 
हो तो मझु ेरोक कर दिखाओ।” — (अल-मअुजम अल-कबीर, अल-तबरानी, 
हदीस संख्या 2926)

हज़रत हमज़ा अरब के प्रसिद्ध पहलवान थे। अब कुछ लोगों को साहस मिला 
और मसुलमानों की संख्या बढ़कर 30 तक पहुचं गई। उस समय मक्का में दो 
अत्यंत प्रभावशाली व्यक्ति थे— एक उमर बिन ख़त्ताब और दसूरा अब ूजहल 
बिन हिशाम। आपने दआु की: “ऐ अल्लाह! इन दोनों में से किसी एक के माध्यम 
से इस्लाम को शक्ति प्रदान कर।” (अल-मअुजम अल-कबीर, अल-तबरानी, 
हदीस संख्या 10314) आपकी यह प्रार्थना पहले व्यक्ति (उमर) के हक़ में 



188

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

स्वीकार हुई। नबवूत के छठे वर्ष हज़रत उमर का मसुलमान हो जाना कई अन्य 
लोगों के इस्लाम अपनाने का कारण बना और मसुलमानों की संख्या 40 हो गई। 
यही वह समय था जब मसुलमान इब्न अरक़म के घर को इस्लाम की शिक्षा के 
लिए गपु्त ठिकाने के रूप में उपयोग कर रह ेथे। मसु‍्तदरक अल-हाकिम में बताया 
गया ह ैकि दारे-अरक़म में इकट्ठा होने वाले मसुलमानों की संख्या 39 थी। (हदीस 
संख्या 6130)

लेकिन जो लोग किसी प्रचलित व्यवस्था के अधीन कार्य कर रह े होते हैं, 
उनकी ताक़त हमशेा अधिक होती ह।ै इसलिए थोड़े समय के अन्तराल के बाद 
अत्याचारों का सिलसिला फिर शरुू हो गया। आपको हर तरह की मानसिक 
और शारीरिक तकलीफें  दी गई,ं लेकिन वे आपको मार नहीं सकते थे। क्योंकि 
क़बीलाई रिवाज के अनसुार किसी क़बीले के एक व्यक्ति की हत्या करना उस परेू 
क़बीले से यदु्ध करने के समान होता था। ठीक यही कारण था कि हज़रत शऐुब 
की क़ौम ने उनसे कहा था: “अगर हमें तमु्हार क़बीले का डर न होता तो हम तमु्हें 
पत्थर मार-मार कर जान से मार दतेे।” (क़ुरान, 11:91)

क़ुर श ने बनी हाशिम के प्रमखु और आपके चाचा अब ूतालिब बिन अब्दुल 
मतु्तलिब से यह मांग की कि वे आपको अपने क़बीले से बाहर कर दें, ताकि 
क़ुर श के लिए आपका क़त्ल करना आसान हो सके। लेकिन अब ूतालिब के 
आत्म-सम्मान ने उन्हें यह करने नहीं दिया। एक बार क़ुर श की शिकायत पर जब 
अब ूतालिब ने पैग़म्बर (सल्ल०) से कहा कि तमु उनके दवेताओ ंकी आलोचना 
करना छोड़ दो, तो उनको अदंशेा हुआ कि शायद वह अब उन्हें क़ुर श के हवाले 
कर देंगे। लेकिन अब ू तालिब ने तरंुत यह कहकर उनको आश्वस्त कर दिया: 
“अल्लाह की क़सम, मैं तमु्हें किसी भी हाल में उनके हवाले नहीं करूं गा।” 
(सीरत इब्न हिशाम, खण्ड 2, पषृ्ठ 266)

अब क़ुर श ने एक सामहूिक समझौता कर के बनी हाशिम के सामाजिक बहिष्कार 
की घोषणा कर दी। यह नबवूत का सातवाँ वर्ष था। इसके बाद अब ूतालिब ने 
आपको और आपके परिवार को लेकर मक्का से बाहर एक घाटी में ठहरने का 
निर्णय लिया, जिसे “शिअब ए अब ूतालिब” कहा जाता ह।ै यह एक सखूी और 



189

पैग़म्बर (सल्ल०) मक्का  

पथरीली घाटी थी, जिसमें कुछ जंगली पेड़ों के अलावा कुछ नहीं था। आप तीन 
वर्षों तक इस स्थिति में रह ेकि पेड़ों की पत्तियाँ और जड़ें खाकर गजु़ारा करते रह।े 
केवल चार पवित्र महीनों में आपके परिजन मक्का जाकर क़ुर्बा नी के जानवरों 
का मांस लाते और उसे सखुा कर जमा कर लेते, जो लंबे समय तक भोजन का 
काम करता।

तीन साल बाद, नबवूत के दसवें वर्ष में, यह बहिष्कार समाप्त हो गया, लेकिन 
इसकी कठोरता अब ूतालिब के लिए जानलेवा साबित हुई। अब ूतालिब की मतृ्यु 
(620 ईस्वी) के बाद क़बीले का सबसे बजु़ुर्ग सदस्य अब्दुल उज़्ज़ा (अब ूलहब) 
हाशिम क़बीला का मखुिया बना। अब दशु्मन खदु जज की कुर्सी पर बैठ गया। 
उसने आपको क़बीले से बाहर निकाले जाने की घोषणा कर दी।

क़बीले से बाहर करना

अरब की रेगिस्तानी ज़िंदगी में किसी व्यक्ति का अपने क़बीले से बाहर कर दिया 
जाना वैसा ही था जैसे किसी को समदु्र में धकेल दिया जाए। क्योंकि क़बीलाई 
व्यवस्था में, जब कोई सशक्त राज्य व्यवस्था नहीं थी, एक व्यक्ति अपने क़बीले के 
संरक्षण में ही जीवित रह सकता था। एक बार आप मिना के ख़मेों में एक क़बीले 
के सामने अपनी बात रख रह ेथे। क़बीले ने उसे अस्वीकार कर दिया। हालांकि, 
उनमें से एक व्यक्ति मसैरह बिन मस्रूक अबसी की बातों से यह अदंाज़ा हुआ कि 
उन्होंने आपकी बात से कुछ असर लिया ह:ै

“पैग़म्बर को मसैरह से उम्मीद हुई। उन्होंने उनसे बात की। मसैरह 
ने जवाब दिया: आपकी बात कितनी सुंदर और प्रकाशमय ह,ै 
लेकिन मरेी क़ौम इसका विरोध करेगी। इसंान अपनी क़ौम के 
साथ ही रह सकता ह।ै” (अल-बिदाया व अन-निहाया, खण्ड 
3, पषृ्ठ 170) 

इन हालात में क़बीले से बहार हो जाना आपके लिए अत्यंत गंभीर घटना थी। 
अब अपने ही नगर में आपके लिए कोई ठिकाना नहीं बचा था। अब आपके पास 



190

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

एक ही विकल्प था—अपने लिए कोई दसूरा रक्षक क़बीला तलाश करना। मक्का 
से निकल कर ताइफ़ जाना इसी दिशा में आपकी पहली कोशिश थी। हज़रत 
आयशा से इस यात्रा का ज़िक्र करते हुए आपने एक बार कहा: “जब मैं इब्न 
अब्द यालील बिन अब्द कुलाल से मिला और उसके सामने अपनी बात रखी।” 
(सहीह अल-बख़ुारी, हदीस संख्या 3231)

उरवा बिन ज़ुबैर बयान करते हैं:

“अब ू तालिब की मतृ्यु के बाद पैग़म्बर पर मसुीबतें और बढ़ 
गई।ं तब उन्होंने क़बीला स़कीफ़ (ताइफ़) की ओर रुख़ किया, 
इस आशा में कि वे उन्हें शरण देंग ेऔर उनकी सहायता करेंग।े” 
(दलाईलनु्नुबवु्वह, अब ूनऐुम अल-इस्बहानी, हदीस संख्या 221)

लेकिन वहाँ के लोगों ने आपके साथ जो अमानवीय व्यवहार किया, उसकी 
झलक उस दआु में मिलती ह ैजो ताइफ़ से लौटते वक़्त पैग़म्बर (सल्ल०) के 
लहूलहुान चहेरे से निकली थी: 

“ऐ अल्लाह! मैं तझुसे अपनी शक्ति की कमी, अपने साधनों की 
कमी, और लोगों की निगाह में अपमानित होने की शिकायत 
करता हू।ँ ह ेसबसे ज़्यादा दया करने वाले!” (सीरत इब्न हिशाम, 
खण्ड 1, पषृ्ठ 420)

ताइफ़ से लौटते हुए आपने वहां के लोगों से कहा:

“जो कुछ तमुने मरेे साथ किया ह,ै उसकी ख़बर मक्का तक न 
पहुचं,े वरना वे और अधिक दसु्साहसी हो जाएगंे।” (सीरत इब्न 
हिशाम, खण्ड 1, पषृ्ठ 419)

ताइफ़ से लौट कर आप फिर मक्का के बाहर ही रुके और शहर के विभिन्न लोगों 
को यह संदशे भिजवाया कि कोई व्यक्ति उन्हें अपनी व्यक्तिगत सरुक्षा में ले ले, 
ताकि वे मक्का में रह सकें । अतंतः मतुइम बिन अदी ने आपकी सरुक्षा स्वीकार 
कर ली और उनके बेटों की तलवारों की छांव में आप पनुः मक्का में दाख़िल हुए।



191

पैग़म्बर (सल्ल०) मक्का  

अब पैग़म्बर (सल्ल०) ने यह योजना बनाई कि विभिन्न मलेों और बाज़ारों में 
जो बाहरी क़बीले मक्का आते हैं, उनके पास जाए ँऔर उन्हें इस बात के लिए 
तैयार करें कि वे आपको अपनी सरपरस्ती में ले लें। आपने अपने चाचा अब्बास 
से कहा: 

“मझु ेतमु्हार और तमु्हार भाई के यहाँ अपने लिए कोई सरुक्षा 
नहीं दिख रही। क्या तमु मझु ेकल बाज़ार ले चलोगे, ताकि हम 
विभिन्न क़बीलाई ख़मेों पर जाकर उनसे बात कर सकें ?” (अल-
बिदाया व अन-निहाया, खण्ड 2, पषृ्ठ 159)

आप एक-एक क़बीले के ख़मेों की बस्तियों में जाते और उनसे पछूते: “आपके 
यहाँ सरुक्षा की क्या व्यवस्था ह?ै” आप उनके सामने अपनी बात रखते और 
कहते: 

“मेरे क़बीले ने मझु ेझठुला दिया और निकाल दिया। क्या आप 
मझु ेअपनी सरुक्षा में ले सकते हैं ताकि मैं अल्लाह का संदशे 
पहुचँा सकंू?” 

इतिहासकारों ने ऐसे 15 क़बीलों के नाम दर्ज किए हैं जिनसे आप व्यक्तिगत रूप 
से मिले।

लेकिन क़बीले जानते थे कि क़ुर श द्वारा निकाले गए व्यक्ति को शरण दनेा कितना 
बड़ा ख़तरा ह।ै इसलिए हर एक ने इकंार कर दिया। एक क़बीले के कुछ लोगों में 
सहानभुतूि जागी, तो उनके एक बजु़ुर्ग ने कहा: 

“जिसे उसकी क़ौम ने निकाला ह,ै क्या तमु उसे शरण दोगे? क्या 
तमु सारे अरब से यदु्ध मोल लेना चाहते हो?” (दलाईलनु्नुबवु्वह, 
अब ूनऐुम अल-इस्बहानी, हदीस संख्या 222)

वे जानते थे कि किसी क़बीले से निकाले गए व्यक्ति को शरण दनेा उस क़बीले से 
यदु्ध की घोषणा करने के बराबर ह।ै और जब यह क़बीला क़ुर श जैसा शक्तिशाली 
क़बीला हो, जिसकी परेू दशे पर राजनीतिक श्रेष्ठता हो, तो मामला और भी 
गंभीर हो जाता ह।ै अरब की परंपराओ ंमें यह बहुत ही निदनीय बात मानी जाती 
थी कि कोई व्यक्ति किसी से पनाह मांगे और वह उसे शरण न द।े लेकिन यह 



192

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

अरब इतिहास का पहला बड़ा मामला था जब आप कई वर्षों तक अलग-अलग 
क़बीलों के बीच घमूते रह,े पर कोई भी आपको शरण दनेे के लिए तैयार नहीं 
हुआ। न ताइफ़ के लोग और न ही अन्य अरब क़बीले। इसका कारण आपके 
मामले की विशषे प्रकृति थी। आपको “निकालने” वाले क़ुर श थे, जो परेू अरब 
के नेता माने जाते थे। क़ुर श द्वारा निकाले गए व्यक्ति को शरण दनेा परेू अरब से 
टकराव लेने के बराबर था। यही परिस्थति थी, जिसके चलते यस्रिब (मदीना) 
में असंार से बैअत (प्रतिज्ञा) के समय अबलू हसैम बिन अल-तयहान ने अपने 
साथियों से कहा: 

“जान लो, यदि तमु उन्हें अपने यहाँ ले जाओगे, तो समचूा 
अरब एक ही कमान से निकले तीर की तरह तमु पर टूट पड़ेगा।” 
(अल-मअुजम अल-कबीर, अल-तबरानी, हदीस संख्या 566)

इसके अलावा एक और कारण भी था। जो क़बीले सीमावर्ती क्षेत्रों में बसे हुए 
थे, उनकी पड़ोसी ग़ैर-अरबी सरकारों से संधियाँ थीं। उन्हें यह डर था कि अगर 
वे किसी विवादित व्यक्तित्व, जैसे कि पैग़म्बर को अपने साथ ले जाएगँे, तो 
उन सरकारों के साथ तनाव पैदा हो सकता ह।ै अल-बिदाया व अल-निहाया में 
उल्लेख ह ैकि आप मिना के मलेे में गए, जहाँ आपकी मलुाक़ात बनी शबैान बिन 
सालबा के सरदारों से हुई। उन्होंने आपके संदशे की प्रशसंा की, लेकिन अतं में 
हानी बिन क़बीसा ने कहा: 

“हम फारस के सम्राट ‘किसरा’ की सल्तनत की सीमा पर 
बसे हैं और हमारे वहाँ के शासकों से समझौते हैं। संभव ह ैकि 
जिस चीज़ की ओर आप हमें बलुा रह ेहैं, वह उन शासकों की 
नाराज़गी का कारण बन जाए।” (अल-बिदाया व अन-निहाया, 
खण्ड 3, पषृ्ठ 144)

उस समय आपकी जो असहाय स्थिति थी, उसका अदंाज़ा उन शब्दों से होता 
ह ैजो इस सिलसिले में रिवायतों में आए हैं। एक बार आप एक क़बीले के पास 
गए, जिसे ‘बन ूअब्दुल्लाह’ कहा जाता था। आप ने उन्हें ख़दुा की तरफ़ बलुाया 
और अपने आप को उनके सामने पेश किया, ताकि वे आपको अपनी मदद और 
हिफाज़त में ले लें। यहां तक कि आपने कहा: ‘ऐ बन ूअब्दुल्लाह! अल्लाह ने 



193

पैग़म्बर (सल्ल०) मक्का  

तमु्हारा नाम कितना अच्छा रखा ह’ै फिर भी उन्होंने वह बात कबलू नहीं की जो 
आप ने उन्हें समझाई थी। (सीरत इब्न हिशाम, खण्ड 1, पषृ्ठ 424) 

इस प्रकार, मक्का में आपके जीवन के लगभग अतंिम तीन वर्ष विभिन्न क़बीलों 
के बीच घमूकर अपने लिए किसी संरक्षक की तलाश में बीते। लेकिन हर तरह 
की कोशिशों के बावजदू कोई भी क़बीला आपकी सहायता को तैयार नहीं हुआ। 
यहाँ तक कि कुछ क़बीलों ने यह तक कह दिया: “क्या अब वह समय नहीं आ 
गया कि आप हमसे निराश हो जाए?ँ” आख़िरकार, अल्लाह ने यस्रिब (मदीना) 
के क़बीलों— औस और ख़ज़रज — को यह सौभाग्य प्रदान किया कि वे इस 
ज़िम्मेदारी को निभाने के लिए तैयार हो गए। (दलाईलनु्नुबवु्वह, अब ूनऐुम अल-
इस्बहानी, हदीस संख्या 224)

औस और ख़ज़रज की इस तैयारी का एक ख़ास मानसिक कारण भी था। ये 
दोनों क़बीले यहूदियों के पड़ोस में रहते थे। ख़ैबर के यहूदी इस इलाक़े की सबसे 
अच्छी ज़मीनों पर क़ब्ज़ा किए हुए थे, और सारा व्यापार भी उन्हीं के हाथ में 
था। इस वजह से यस्रिब के अरबों (औस और ख़ज़रज) की रोज़ी-रोटी का बड़ा 
ज़रिया ख़ैबर के यहूदियों के यहां मज़दरूी करना था। हिजरत के बाद जब पैग़म्बर 
(स्ल्ल०) और उनके साथी अपने हाथों से मस्जिद-ए-नबवी की तामीर कर रह ेथे, 
तो आपकी ज़बान पर यह शरे था:

यानी, यह मज़दरूी ह ैलेकिन ख़ैबर की मज़दरूी जैसी नहीं। 

हमारे रब की क़सम, यह उससे कहीं ज़्यादा बेहतर और पाकीज़ा 
ह ै। (सहीह अल-बख़ुारी, हदीस संख्या 3906)

यहूदियों के आर थ्िक दबदबे और शोषण की वजह से उनके और औस-ख़ज़रज 
के बीच अक्सर लड़ाई-झगड़े होते रहते थे। यहूदी अकसर कहते थे कि हमारी 
किताबों में लिखा ह ैकि बहुत जल्द अरब में एक नबी आएगा। जब वो आएगा, 
तो हम उसके साथ मिलकर तमुसे लड़ेंगे और तमु्हें हमशेा के लिए मिटा देंगे। इसी 
यहूदी कथन की तरफ़ क़ुरान की इस आयत में इशारा ह:ै “और वो पहले से ही 
इकंार करने वालों पर फ़तह माँगा करते थे” (क़ुरान, 2:89)



194

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

औस और ख़ज़रज के लोगों ने जब आपका पैग़ाम सनुा, तो उन्होंने कहा, “ख़ुदा 
की क़सम! यही वह नबी हैं जिनके बारे में यहूदी हमसे कहा करते थे। इससे पहले 
कि यहूदी हमसे पहले ईमान ले आए,ं हमें चाहिए कि हम ईमान लाकर इनका 
साथ दें।” इस ख़ास वजह के अलावा और भी तारीख़ी और समाजी वजहें थीं 
जिनकी वजह से औस और ख़ज़रज के लिए आपकी बात को समझना और उसे 
मान लेना दसूरे अरब क़बीलों की तलुना में ज़्यादा आसान हो गया, और उन्होंने 
आपके हाथ पर बैअत कर ली।

अब वो वक़्त आ गया था जिसका आप कई सालों से इतंज़ार कर रह ेथे। आपको 
एक ऐसी जगह मिल गई थी जहाँ क़बीले की मदद से आप अपने कार्य को 
मज़बतूी से आगे बढ़ा सकते थे। और मक्का और उसके आस-पास के मसुलमानों 
को एक जगह जमा करके उसे इस्लामी कें द्र बना सकते थे। यस्रिब (मदीना) के 
लोगों के बड़ी संख्या में इस्लाम अपनाने से यह उम्मीद बनने लगी थी कि इस्लाम 
की बिखरी हुई ताक़तों को एक कें द्र में इकट्ठा किया जा सकता ह ैऔर फिर उसके 
संदशे को ज़्यादा असरदार ढंग से पहुचँाया जा सकता ह।ै जब औस और ख़ज़रज 
ने बैअत कर ली, तो तारीख़ में आता ह:ै 

“फिर नबी सल्लल्लाहु अलैहि व सल्लम ज़्यादा दरे तक न 
बैठे और अपने साथियों के पास आए और कहा: अल्लाह का 
बहुत शकु्र अदा करो, आज रबीआ की औलाद को ईरानियों 
पर फ़तह हासिल हुई” (अल-बिदायह व अल-निहायह, खण्ड 
3, पषृ्ठ145)

आपने हिजरत की तैयारी शरुू कर दी। बहुत छुपाने के बाद भी क़ुर श को इसकी 
खबरें मिलने लगी थीं। हज़रत उरवा कहते हैं:

“फिर क़ुर श के लोगों ने यह जान लिया कि नबी सल्लल्लाहु 
अलैहि व सल्लम मक्का से निकल जाएगंे और उन्हें ये पता चल 
गया कि अल्लाह ने उनके लिए मदीना में पनाह और हिफ़ाज़त 
की व्यवस्था कर दी ह।ै और जब उन्होंने सनुा कि असंार 
मसुलमान हो गए हैं और बहुत से हिजरत करने वाले उनके पास 
पहुचं चकेु हैं, तो उन्होंने नबी (सल्ल०) के ख़िलाफ़ साज़िश की 



195

यस्रिब (मदीना) के लोगों      का इस

कि उनको पकड़ लिया जाए — फिर या तो उन्हें क़त्ल कर दिया 
जाए, या क़ै द कर दिया जाए, या उन्हें ज़ंजीरों में बाँध दिया जाए, 
या शहर से बाहर निकाल दिया जाए।” (मजमउज़ ज़वाइद, हदीस 
संख्या 9902)

औस और ख़ज़रज के ईमान लाने के बाद आपने परेू छह महीने में सफ़र की 

मकुम्मल योजना बनाई, और फिर बड़ी खामोशी से मक्का से मदीना चले गए। 

यस्रिब (मदीना) के लोगों का इस्लाम

परुाने ज़माने में यस्रिब (जिसे अब मदीना कहा जाता ह)ै में दो अरब क़बीले रहते 
थे — औस और ख़ज़रज। इनके साथ वहाँ कुछ यहूदी क़बीले भी बसे हुए थे। 
यहूदी लोगों ने औस और ख़ज़रज को आपस में लड़ाए रखा, ताकि वे कमज़ोर 
बने रहें और एकजटु न हो सकें । ऐसा करने से यहूदियों की ताक़त इन पर बनी 
रहती थी।

यह घटना हज़रत महुम्मद (सल्ल०) की मक्का से मदीना हिजरत (प्रवास) से 
पाँच साल पहले की ह।ै उस समय ख़ज़रज क़बीला यहूदियों के उकसाने पर औस 
क़बीले से लड़ने को तैयार हो गया। औस क़बीले का एक नेता अब ूअल-हसैर 
अनस बिन राफ़े  कुछ लोगों को साथ लेकर मक्का गया ताकि अपने दशु्मन क़बीले 
से लड़ने के लिए क़ुर श की मदद ले सके। जब हज़रत महुम्मद साहब को इस बारे 

में पता चला, तो आप उनके पास गए और उन्हें इस्लाम की बात समझाई।

उनके साथ आए एक नौजवान, इयास बिन मआुज़, इस्लाम की बातों से बहुत 

प्रभावित हुए। उन्होंने अपने साथियों से कहा, “ख़ुदा की क़सम, यह बात उस काम 

से कहीं ज़्यादा अच्छी ह ैजिसके लिए हम यहाँ आए हैं।” लेकिन उनके साथियों 

को यह बात समझ में नहीं आई। उनके नेता अब ूअल-हसैर ने गसु्से में अपने हाथ 



196

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

में मिट्टी लेकर उनके चहेरे पर फें की और कहा, “इन बातों को रहने दो, हम किसी 
और काम के लिए आए हैं।” (सीरत इबन हिशाम, खण्ड 1, पषृ्ठ 427-28)

इस तरह औस का वह दल इस्लाम को अपनाए बिना यस्रिब लौट गया। उसके 
बाद औस और ख़ज़रज के बीच एक भयंकर लड़ाई हुई जिसे ‘जंग-ए-बआुस’ 
कहा जाता ह।ै अब दोनों क़बीले इतने बड़े दशु्मन बन चकेु थे कि हर कोई दसूरे को 
परूी तरह ख़त्म करना चाहता था। पहले ख़ज़रज ने औस को हराया, फिर औस ने 
अपने सरदार अब ूउसैद बिन हुज़ैर की अगवुाई में ख़ज़रज को हराया। दोनों तरफ़ 
से भारी नकुसान हुआ — एक-दसूरे के खतेों और घरों को जला दिया गया। इस 
लड़ाई में दोनों क़बीले बहुत कमज़ोर हो गए।

इस लड़ाई का फ़ायदा सीध ेयहूदियों को मिला। अब वे यस्रिब में सबसे ज़्यादा 
ताक़तवर बन गए। जब नफरत की आचं कम हुई, तो दोनों क़बीलों के समझदार 
लोगों को महससू हुआ कि उन्होंने बहुत बड़ी गलती कर दी ह।ै उन्होंने आपस में 
लड़-झगड़ कर अपने ही हाथों से खदु को नकुसान पहुचंाया और अपने दशु्मन को 
मज़बतू बना दिया। तब दोनों क़बीलों ने तय किया कि वे अब आपस का झगड़ा 
ख़त्म करेंगे और मिलकर एक ऐसा नेता चनुेंगे जो सबके काम संभाले। इसके लिए 
उन्होंने अब्दुल्लाह बिन उबय को चनुा जो बहुत समझदार और नेततृ्व के गणु 
वाला था। उसी समय एक घटना हुई — ख़ज़रज क़बीले के कुछ लोग काबा की 
ज़ियारत के लिए मक्का गए। वहाँ उनकी मलुाक़ात हज़रत महुम्मद (सल्ल०) से 
हुई। उन्होंने कहा, “मैं ख़ुदा का भजेा हुआ नबी हू।ँ मरेी बात मानो और इस्लाम को 
अपनाओ।” यह सनुकर उन लोगों को याद आया कि यहूदी लोग हमशेा कहते थे 
कि जल्दी ही एक नबी आएगा, और हम उसके साथ मिलकर तमु्हें हराएगंे और 
तमु्हार ऊपर राज करेंगे। यस्रिब (मदीना) के लोगों ने एक-दसूरे से कहा, “ख़ुदा की 
क़सम! यही वह नबी हैं जिनकी बात यहूदी लोग करते थे। अब दखेो, कहीं यहूदी 
हमसे पहले इनके पास न पहुचँ जाए।ं”

इसलिए उन्होंने इस्लाम को मान लिया। उन्होंने कहा, “हम अपने लोगों को 
छोड़कर आए हैं। उनमें आपस में बहुत झगड़ा और दशु्मनी ह।ै शायद ख़ुदा आपके 



197

यस्रिब (मदीना) के लोगों      का इस

ज़रिए उन्हें एक कर द।े हम वापस जाकर उन्हें भी इस्लाम की बात बताएगँे। अगर 
ख़ुदा ने उन्हें एक कर दिया, तो इस शहर में आपसे ज़्यादा ताक़तवर कोई नहीं 
होगा।” (सीरत इबन हिशाम, खण्ड 1, पषृ्ठ 429)

इतिहास बताता ह ैकि इसके बाद यस्रिब के लोग बड़ी संख्या में इस्लाम लाने 
लगे। वे इस्लाम के ‘असंार’ यानी मददगार बन गए। उनकी मदद से इस्लाम को 
परेू अरब में मज़बतूी मिली।

हिजरत से पाँच साल पहले इन लोगों ने इस्लाम की बात को नज़रअदंाज़ कर 
दिया था, लेकिन पाँच साल बाद वही लोग सच्चे मसुलमान बन गए। पहले जब 
वे हज़रत महुम्मद (सल्ल०) से मिले थे, तब उनके दिमाग में सिर्फ़  लड़ाई और 
बदले की भावना थी। वे सब कुछ इसी नज़र से दखेते थे — दशु्मन को हराना 
ह।ै इसलिए अल्लाह और आख़िरत की बातें उन्हें बेकार और तबाह करने वाली 
लगती थीं। उन्हें लगता था कि वे असली मोर्चे से भटकाए जा रह ेहैं।

लेकिन जब बआुस की लड़ाई में सारी ताक़त खर्च हो गई और उन्हें सिर्फ  तबाही 
ही मिली, यहाँ तक कि यह डर पैदा हो गया कि यहूदी उन्हें आपस में लड़ा-
लड़ाकर अरब नस्ल को ख़त्म कर देंगे — तब उनकी सोच बदलने लगी। अब वे 
यदु्ध के बजाय शांति, और झगड़े के बजाय एकता की परिभाषा में सोचने लगे। 
अब उन्हें लगने लगा कि असली समस्या औस और ख़ज़रज की नहीं, बल्कि 
यहूदियों की ह।ै इसका हल उन्हें यह नज़र आया कि सबका एक मज़हब और एक 
नेता हो जो सबको जोड़ द।े उन्हें यह दोनों बातें — मज़हब और नेततृ्व — हज़रत 
महुम्मद साहब की शख़्सियत में मिल गई ंऔर उन्होंने फौरन उन्हें अपना लिया।

इसीलिए हज़रत आयशा ने कहा था: ‘‘बआुस की लड़ाई वह घटना थी जो ख़ुदा 
ने अपनी उस स्कीम में शामिल कर रखी थी जो इस्लाम का संदशे दरू दरू तक 
पहुचँाने में मददगार बनी।’’ (सहीह अल-बख़ुारी , हदीस संख्या 3777)



198

हिजरत (पलायन)

हिजरत की घटना इस्लामी इतिहास की सबसे अहम घटनाओ ंमें से एक ह।ै यही 
वजह ह ैकि पैग़म्बर (सल्ल०) के साथियों ने इस घटना से इस्लामी कैलेंडर की 
शरुुआत की। लेकिन इस घटना की अहमियत काल्पनिक कहानियों में खो गई ह।ै

उदाहरण के तौर पर कहा जाता ह ैकि जब पैग़म्बर महुम्मद (सल्ल०) ग़ार-ए-सौर 
(गफुा) में दाख़िल हुए तो एक मकड़ी ने गफुा के मुहं पर जाला बना दिया और 
उसके बाद एक कबतूरी आई और उस जाले पर अडें द ेदिए। लेकिन इस मामले 
में वही हुआ जो अक्सर ऐसी घटनाओ ंमें होता ह ै— यानी असल बात को अपनी 
कल्पना से बढ़ा-चढ़ा कर कुछ से कुछ बना दिया गया। जैसा कि इब्न कसीर ने 
साफ़ किया ह,ै इस बारे में सबसे भरोसेमंद रिवायत वह ह ैजिसे इमाम अहमद ने 
हज़रत अब्दुल्लाह बिन अब्बास के हवाले से बयान किया ह।ै इस रिवायत के 
शब्द इस तरह हैं:

“वे पैग़म्बर के पैरों के निशान का पीछा करते हुए चले। जब वे 
पहाड़ तक पहुचँ ेतो उन्हें रास्ता साफ़ समझ नहीं आया। फिर वे 
पहाड़ पर चढ़े और एक गफुा के पास से गजु़रे। उन्होंने दखेा कि 
गफुा के मुहं पर मकड़ी का जाला ह।ै यह दखेकर उन्होंने कहा: 
अगर वह (पैग़म्बर) यहां अदंर गए होते, तो जाले का यह निशान 
यहाँ न होता।” (मसुनद अहमद, हदीस संख्या 3251)

अगर मान भी लिया जाए कि उन्होंने जो गफुा दखेी वह ग़ार-ए-सौर ही थी, तो भी 
ऊपर बताई गई रिवायत के अनसुार बात बस इतनी ह ैकि गफुा के मुहं पर मकड़ी 
का जाला था। रिवायत में यह कहीं नहीं लिखा कि अल्लाह ने मकड़ी को हुक्म 
दिया और उसने आकर जाला बना दिया। फिर अल्लाह ने फाख़्ता (कबतूरी) को 
हुक्म दिया और उसने अडें द ेदिए। इस तरह की सभी बातें लोगों ने अपनी कल्पना 
से असल घटना में जोड़ ली हैं।



199

हिजरत (पलायन)

इस तरह की काल्पनिक बातों का सबसे बड़ा नक़ुसान यह होता ह ैकि इसंान की 
सोच चमत्कारों और आश्चर्यजनक बातों की ओर चली जाती ह,ै जबकि असली 
बात — जो हिकमत और सीख से जडु़ी होती ह ै— वह पीछे छूट जाती ह।ै 

मुहाजरीन (हिजरत करने वालों) की मदद

मदीना के क़बीलों (असंार) ने जिस प्रकार नबी सल्लल्लाहु अलैहि व सल्लम 
और मसुलमानों का साथ दिया, वह इतिहास की एक अनोखी और चौंकाने वाली 
घटना ह।ै आम तौर पर लोग किसी को कुछ दतेे हैं तो वह या तो बदले में कुछ पाने 
की आशा में होता ह ैया किसी भय की वजह से। लेन-दने की एक तीसरी श्रेणी 
वह ह ैजो ‘बरकत’ (अल्लाह का आशीर्वाद) की धारणा के अतंर्गत की जाती 
ह।ै कुछ जीवित या मतृ व्यक्तियों को ‘बजु़ुर्ग’ मान लिया जाता ह,ै और उनके 
ऊपर खर्च करना या उन्हें कोई चढ़ावा दनेा औलाद और माल में वदृ्धि का कारण 
समझा जाता ह।ै मगर इसंानी इतिहास में शायद यह पहली बार हुआ कि किसी 
क़ौम ने केवल एक उद्देश्यपरू्ण आधार पर लटेू-पिट प्रवासियों के लिए अपने घरों 
के दरवाज़े खोल दिए। उन्होंने महुाजिरों (हिजरत करने वालों) को न केवल अपने 
घरों में स्थान दिया बल्कि ‘मआुख़ात’ (भाईचारा) की स्थापना करके अपने सगे 
भाइयों की तरह उन्हें अपनी संपत्तियों में भागीदार बना लिया। और यह जानते 
बझूते किया कि महुाजिरों की यह मदद उनके लिए सांसारिक रूप से एक बड़ी 
आर थ्िक हानि ह।ै 

हज़रत अली रज़ियल्लाहु अन्हु के ये दो शब्द उनकी सबसे बेहतरीन तसवीर पेश 
करते हैं:

औस और ख़ज़रज के लोग बड़े सच्चे और बड़े सब्र करने वाले 
थे। (अल-बिदायह व अन-निहायह, खण्ड 3, पषृ्ठ 145) 

जब प्रवासी अपना वतन छोड़कर यस्रिब (मदीना) पहुचँ,े तो असंार की हालत यह 
थी कि हर कोई चाहता था कि उसे मजे़बानी का सौभाग्य प्राप्त हो। यहाँ तक कि 



200

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

इसके लिए क़ुर आ अदंाज़ी (लॉटरी) करनी पड़ी। उन्होंने अपनी संपत्ति का सबसे 

अच्छा हिस्सा महुाजिरों को द ेदिया। (दलाईलनु्नुबवु्वह, अब ूनऐुम, हदीस: 224) 

इस असाधारण त्याग के बावजदू उनसे बाक़ायदा बैअत (प्रतिज्ञा) ली गई कि पदों 

और अधिकारों के बँटवारे में यदि दसूरों को उन पर प्राथमिकता दी जाए, तो वे 

इसके लिए झगड़ा नहीं करेंगे। (सहीह मसु्लिम, हदीस: 1709) 

हालाँकि हिजरत के बाद मदीना का जीवन आप सल्लल्लाहु अलैहि व सल्लम के 

लिए सखुदायी नहीं था। अरब के संयकु्त आक्रमण का डर अपने सबसे मशु्किल रूप 

में सच साबित हुआ। हज़रत उबैय बिन कअब रज़ियल्लाहु अन्हु बयान करते हैं: 

“जब अल्लाह के रसलू सल्लल्लाहु अलैहि व सल्लम और 

उनके साथियों ने मदीना में क़दम रखा और असंार ने उन्हें शरण 

दी, तो सारे अरब एक ही तीर की तरह उन पर टूट पड़े। मदीना के 

मसुलमानों की हालत यह हो गई थी कि वे रात में भी हथियारों 

के साथ सोते और सबुह भी हथियारों के साथ उठते।“ (अल-

अहादीसलु मखु्तारा, ज़िया मक़दसी, हदीस संख्या 1145)

क़ुरैश ने सारे अरब में मदीना के लोगों का आर थ्िक बहिष्कार (बॉयकॉट) का 

एलान कर दिया। शहर की जनसंख्या अचानक दोगनुी हो गई, जबकि उसकी 

अर्थव्यवस्था उसे संभालने के लिए पर्याप्त नहीं थी। इसके ऊपर लगातार होने वाले 

यदु्ध के खर्च ने आर थ्िक कठिनाई को चरम सीमा पर पहुचँा दिया। हज़रत उमर 

रज़ियल्लाहु अन्हु कहते हैं: 

“मैंने मदीना में पैग़म्बर (सल्ल०) को दखेा कि आप भखू से 

बेहाल रहते थे। यहाँ तक कि ख़राब खजरूें भी इतनी नहीं मिलती 

थीं कि पेट भर सकें ।” बाद के समय में, जब किसी ने हज़रत 

आइशा रज़ियल्लाहु अन्हा से चिराग़ का ज़िक्र किया तो उन्होंने 



201

हिजरत (पलायन)

उत्तर दिया: “अगर हमारे पास चिराग़ जलाने के लिए तेल होता, 

तो हम उसे पी जाते।” (अल-मअुजम अल-अवसत, अल-

तबरानी, हदीस संख्या 8872)

जंगों में हालात इतने खराब थे कि बहुत बार ज़रूरी सामान तक मौजदू नहीं होता 

था। हज़रत अब ू मसूा अशअरी रज़ियल्लाहु अन्हु फरमाते हैं: “हम अल्लाह 

के रसलू के साथ एक ग़ज़वा (यदु्ध) में निकले। हमारे पास छह लोगों के बीच 

केवल एक ऊँट  था, जिस पर बारी-बारी सवारी करते थे। लगातार पैदल चलने से 

हमारे पाँव छिल गए, और हमने अपने पाँवों पर चिथड़े बाँध लिए। इसी वजह से 

इस यदु्ध का नाम ‘ज़ातरु-रिका’ (चिथड़ों वाला) पड़ा।” (सहीह मसु्लिम, हदीस 

संख्या 1816)

यदु्ध के सफ़र में खाने-पीने का सामान इतना कम होता था कि कई बार लोग खजरू 

को खाने के बजाय केवल चसूते थे, और बाक़ी ज़रूरत को परूा करने के लिए 

बबलू के पत्तों और टिड्डियों का सहारा लेते थे। इस कठिनाई में और भी इज़ाफ़ा 

उस बीमारी से हुआ जो खानपान की आदतों में बदलाव की वजह से पैदा हुई। 

मक्का के निवासी गोश्त और दधू के आदी थे, लेकिन मदीना में उन्हें खजरू पर 

गजु़ारा करना पड़ा। तबरानी ने एक रिवायत बयान की ह ैकि एक दिन जब पैग़म्बर 

(सल्ल०) जमु ेकी नमाज़ पढ़ाने के लिए मस्जिद में तशरीफ़ लाए, तो एक मक्की 

मसुलमान चिल्ला कर बोला:

“या रसलूल्लाह! तम्र (खजरू) ने हमारे पेट जला दिए हैं।” 

(मसुनद अहमद, हदीस संख्या 15988) 

अल्लाह के नबी के मदीना पहुचँने के बाद इस्लाम अब केवल प्रचार का मामला 

नहीं रहा, बल्कि एक व्यवहारिक संघर्ष का दौर शरुू हो गया। मक्का के दौर 

(आह्वान का दौर) में आपका उसलू यह था कि लोगों के आर थ्िक, राजनीतिक 



202

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

और क़बाइली झगड़ों में हस्तक्षेप न करें और केवल चतेना और शभु-संदशे 

(इज़ंार व तब्शीर) का काम करें। जब आपने बनी आमिर बिन सअसा को उकाज़   

के बाज़ार में इस्लाम का पैग़ाम दिया तो उन्हें यह भरोसा भी दिलाया कि मैं केवल 

शांतिपरू्ण ढंग से अल्लाह का पैग़ाम पहुचंाऊँगा, और उनके बीच किसी प्रकार 

का राजनीतिक या क़बीलाई विवाद खड़ा नहीं करूँ गा।

पैग़म्बर (सल्ल०) ने फ़रमाया:

“मैं अल्लाह का रसलू हू।ँ यदि मैं तमु्हार पास आऊँ, तो क्या तमु 
मरेी हिफ़ाज़त करोगे ताकि मैं अपने रब का पैग़ाम पहुचँा सकँू? 
और मैं तमुमें से किसी को किसी चीज़ पर मजबरू नहीं करूँ गा।” 
(दलाईलनु्नुबवु्वह, अब ूनऐुम, हदीस 215) 

पैग़म्बर (सल्ल०) को पैग़म्बरी मिलने का जो असल मक़सद था, वह काम पहले 
की तरह चलता रहा। लेकिन अब इस्लाम को एक और नई चनुौती का सामना 
करना पड़ा। और वो थी उस माहौल की वजह से पैदा होने वाली रोज़मर्रा की 
समस्याए।ँ इस मामले में आपने ये तरीक़ा अपनाया कि ऐसे रास्ते चनेु जाए ँजिनसे 
लोगों के दिल इस्लाम के लिए नरम हो जाए,ँ और बिना झगड़े या लड़ाई के 
इस्लाम के मक़सद हासिल किए जा सकें । यही बात आपने इन शब्दों में कही ह:ै”

मझु ेएक महीने की मसाफ़त (दरूी) तक के रोब (धाक) से मदद दी 
गई ह।ै (सहीह अल-बख़ुारी , हदीस संख्या 335) 

इस कार्य के तरीक़े के दो ख़ास पहल ूथे। पहला — ताक़त और शक्ति जटुाना 
(क़ुरान, 8:60), और दसूरा — लोगों के दिलों को अपने पक्ष में करना यानी दिल 
जीतना (क़ुरान, 9:60)।

तालीफ़े क़ल्ब (दिलों को जोड़ने) की नीति के तहत आपने लोगों को इतनी बड़ी 
मात्रा में सामान दिया कि उदारता के इतिहास में इसकी कोई मिसाल नहीं मिलती। 
सफवान बिन उमय्या मक्का के बड़े नेता थे। मक्का जीतने के बाद वह भागकर 
एक घाटी में छिप गए। आपने उन्हें भरोसा दकेर बलुाया। हवाज़िन की जीत के 



203

हिजरत (पलायन)

बाद जब आप जिअराना नाम की जगह पर यदु्ध में मिले सामान की दखेभाल कर 
रह ेथे, उस समय सफवान बिन उमय्या आपके साथ थे और अभी तक मसुलमान 
नहीं हुए थे। सफवान बिन उमय्या एक ऐसी घाटी पर पहुचँ ेजो बकरियों और ऊँटों  
से भरी हुई थी। वह हरैानी और अचरज के साथ उसे एकटक दखेते रह।े आपने 
उनका यह हाल दखेकर पछूा, “ऐ अब ूवहब! क्या यह माल से भरी घाटी तमु्हें 
पसंद ह?ै” सफवान ने कहा, “हाँ।” आपने कहा: “यह और इसमें जो कुछ ह,ै सब 
तमु्हारा ह।ै” सफवान ने यह सनुकर कहा, “नबी के अलावा किसी का मन इतनी 
बड़ी उदारता नहीं कर सकता।” मैं गवाही दतेा हू ँ कि अल्लाह के सिवा कोई 
इबादत के योग्य नहीं और महुम्मद (सल्लल्लाहु अलैहि व सल्लम) उसके बंद े
और भजेे हुए रसलू हैं। और इसी के साथ उन्होंने इस्लाम अपना लिया। (मगाज़ी 
अल वाक़िदी, खण्ड 2, पषृ्ठ 855) 

हिजरत के बाद आपकी कई शादियों का एक महत्वपरू्ण उद्देश्य यह था कि इनके 
माध्यम से विभिन्न क़बीलों और परिवारों से संबंध स्थापित हो गए, जिससे 
अनेक लोगों के दिल आपके प्रति और आपके आह्वान के प्रति मलुायम और 
स्वीकारशील हो गए।। पहली शादी को छोड़कर, जो आपने नबवूत से पहले 
अपने से दो गनुी उम्र की विधवा हज़रत ख़दीजा से की थी, बाक़ी शादियाँ असल 
में पति-पत्नी की ज़रूरत के लिए नहीं थीं, बल्कि उनके ज़रिए असल मक़सद 
लोगों तक इस्लाम का संदशे पहुचंाना और विरोधी  क़बीलों से रिश्ते क़ायम 
करना था।

हुदबैिया समझौते के अनसुार अगले साल (628 ई.) आप दो हज़ार मसुलमानों के 
साथ काबा की यात्रा के लिए मक्का गए। इस मौक़े पर तीन दिन ठहरने के दौरान 
आपने ममैनूा बिन्त हारिस से शादी की, जो विधवा थीं। ममैनूा की आठ बहनें थीं 
जिनकी शादी मक्का के आठ नामी खानदान में हुई थी। आपने ममैनूा से शादी 
करके आठ परिवारों से रिश्ता बना लिया। इसके अलावा ख़ालिद बिन वलीद 
ममैनूा के भांजे थे और उन्होंने उन्हें अपने बच्चे की तरह पाला था। इस तरह शादी 



204

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

के बाद मक्का का सबसे बड़ा सैन्य कमांडर आपका रिश्तेदार बन गया। इसके 
बाद ख़ालिद बिन वलीद फिर कभी मसुलमानों के ख़िलाफ़ किसी यदु्ध में नहीं गए 
और जल्द ही मसुलमान हो गए। 

निकाह के इस मौके पर आपने मक्का के लोगों के लिए वलीमा का भी इतंज़ाम 
किया था, लेकिन मक्का वालों ने कहा कि समझौते के अनसुार आप सिर्फ  तीन 
दिन मक्का में रुक सकते हैं और यह समय परूा हो चकुा ह,ै आपको तरंुत वापस 
जाना चाहिए। इसलिए आप मक्का वालों को वलीमा पर नहीं बलुा सके जो 
वास्तव में उनके दिलों को जीतने के लिए बहुत ज़रूरी था। खालिद बिन वलीद 
और अम्र बिन आस दोनों साथ मसुलमान हुए थे। जब वे मदीना पहुचँ ेतो एक 
आदमी बोल पड़ा, “इन दोनों के बाद मक्का ने अपनी नकेल सौंप दी!” (मगाज़ी 
अल वाक़िदी, खण्ड 2, पषृ्ठ 744)

उम्मे हबीबा बिन्त अब ू सफ़ुियान और उनके पति उबैदलु्लाह बिन जह्श 
मसुलमान हो गए थे और दोनों हिजरत करके हब्श (इथोपिया) चले गए थे। वहाँ 
उनके पति ने ईसाई धर्म अपना लिया और जल्द ही उनकी मौत हो गई। आपने 
उम्मे हबीबा से शादी करने का इरादा किया। इस तरह आप अब ूसफ़ुियान के 
दामाद बन जाते, जो बद्र की लड़ाई में अब ूजहल के मारे जाने के बाद मक्का के 
सबसे बड़े नेता बन गए थे। इसके लिए आपने ग़ायेबाना (दरू रहते हुए) शादी का 
इतंज़ाम किया, क्योंकि डर था कि अगर उम्मे हबीबा हब्श से मक्का लौट आई ंतो 
उनके पिता यह शादी नहीं होने देंगे। उम्मे हबीबा से आपकी शादी दरू से हब्श के 
राजा (नजाशी) ने करवाई। इसके बाद उन्हें सीध ेमदीना भजे दिया गया। इतिहास 
बताता ह ैकि इसके बाद अब ूसफ़ुियान का विरोध कमज़ोर हो गया और मक्का 
की जीत से एक दिन पहले उन्होंने इस्लाम को अपना लिया।

इस सोच का दसूरा पहल ूवह ह ैजिसे क़ुरान के शब्दों में “डर दिखाना” कहा जा 
सकता ह।ै यानी सीध ेलड़ाई करने के बजाय ताक़त का असर दिखाकर अपना 
मक़सद परूा करना। उहुद की लड़ाई (3 हिजरी) में मसुलमानों की हार परूी हार बन 



205

हिजरत (पलायन)

सकती थी, अगर अब ूसफ़ुियान अपनी सेना लेकर वापस न हो जाता और अगले 
दिन मसुलमानों पर दोबारह हमला कर दतेा। इसलिए जब वह रौहा नाम की जगह 
पर पहुचँा, तो उसे अपनी गलती का अहसास हुआ और वह अपनी सेना को 
लेकर मदीना लौटने का इरादा करने लगा। लेकिन इतनी मशु्किल स्थिति में भी 
इस्लाम के पैग़म्बर की यदु्ध से जडु़ी जानकारी लेने की व्यवस्था इतनी सम्पूर्ण थी 
कि आपको तरंुत अब ूसफ़ुियान के इराद ेकी ख़बर मिल गई। आपने तरंुत आगे 
बढ़ने का फैसला किया। आप अपनी घायल सेना को इकट्ठा कर के तरंुत मक्का 
की ओर चल पड़े और हमरा अल-असद तक पहुचँ गए, जो मदीना से आठ मील 
दरू था। आपकी यह यात्रा एलान करके थी, जबकि आमतौर पर आप चपुचाप 
सफ़र करते थे। जब अब ू सफ़ुियान को यह ख़बर मिली तो उसने समझा कि 
आपको और सैनिकों की मदद मिल गई ह।ै उसने मदीना लौटने का इरादा छोड़ 
दिया और मक्का की ओर वापस हो गया। जब आपको यक़ीन हो गया कि अब ू
सफ़ुियान की सेना वापस जा चकुी ह,ै तो आप मदीना लौट आए।

मतूा की लड़ाई (जमादी-उल-अव्वल 8 हिजरी) के अगले साल, रोमन राजा 
(क़ै सर) ने शाम की सीमा पर सैनिक तैयारियाँ शरुू कर दीं। उसके अधीन ग़स्सानी 
और दसूरे अरब नेता भी सेना जमा करने लगे। इसके जवाब में आप तीस हज़ार 
की सेना लेकर निकले, जिसे तबकू की लड़ाई (रजब 9 हिजरी) कहा जाता ह।ै 
तबकू की यह लड़ाई असल में एक सावधानी भरी चाल थी, जिसका मक़सद 
दशु्मन से पहले क़दम उठाना था, ताकि वह डर कर हमला करने का इरादा छोड़ 
द।े जब आप तबकू पहुचँ ेतो पता चला कि क़ै सर ने लड़ाई के लिए आगे आने 
की जगह अपनी सेना को सीमा से हटाना शरुू कर दिया ह।ै तब आपने भी 
सीध ेलड़ाई का इरादा छोड़ दिया। हालाँकि क़ै सर के पीछे हटने से जो नैतिक 
जीत आपको मिली, उसका आपने राजनीतिक फायदा उठाने का सोचा। आपने 
तबकू में बीस दिन रुककर उन सीमावर्ती क़बीलों से संबंध बनाए जो अब तक 
रोमन असर में थे। इस सिलसिले में दमूतलु जंदल के ईसाई सरदार उकैदिर बिन 
अब्दुल मलिक किदी, ऐला के ईसाई सरदार यहून्ना बिन रुइया, और इसी तरह 



206

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

मक़ना, जरबा और अज़रुह के ईसाई सरदारों ने भी कर (जिज़्या) दकेर मदीना की 
अधीनता स्वीकार कर ली।

अब ू बक्र सिद्दीक़ की ख़िलाफ़त के बाद, हज़रत उसामा की सेना का रवाना 
होना भी ऐसी ही एक घटना थी। नबी (सल्ल०) के दहेांत के बाद क़बीला तैय 
को छोड़कर मदीना के आस-पास के सभी अरब क़बीले बग़ावत पर उतर आए। 
अपनी संख्या की कमी और दशु्मन की ज़्यादा संख्या की वजह से मसुलमानों की 
हालत कुछ ऐसी हो गई थी जैसे “जाड़े की रात में बारिश में भीगी हुई बकरी”। 
(सीरत इब्न हिशाम, खण्ड 2, पषृ्ठ 665)

इस समय दखेने में तो यही लगता था कि अदंर के दशु्मनों से निपटने के लिए 
अपनी ताक़त को बचाकर रखना चाहिए। लेकिन पैग़म्बर के फ़ै सले पर अडिग 
रहते हुए पहले ख़लीफ़ा ने तय किया कि उसामा की सेना को, जिस में 700 लोग 
शामिल थे, रोमियों से लड़ने के लिए शाम की तरफ़ भजेा जाए। इस क़दम का जो 
असर हुआ, वह हज़रत अब ूहुरैरा के शब्दों में कुछ यूँ ह:ै

“जब यह सेना उन क़बीलों के पास से गजु़री जो इस्लाम छोड़ने 
का इरादा कर रह ेथे, तो वे कहने लगे: अगर मसुलमानों के पास 
ताक़त न होती, तो उनके यहाँ से इस तरह की फौज रवाना नहीं 
होती। चलो अभी उन्हें छोड़ दतेे हैं और दखे लेते हैं कि ये रोमियों 
से कैसे लड़ते हैं।” तो उसामा की सेना रोमियों से लड़ी, उन्हें 
हराया, और सही-सलामत वापस आ गई। यह दखेकर उनके 
हौसले टूट गए और वे विद्रोह से बाज़ आ गए। (अल-एतिक़ाद, 
अल-बैहक़ी, पषृ्ठ 406)

पैग़म्बर (सल्ल०) जब मदीना पहुचँ,े तो वहाँ कुछ ही बहुदवेवादियों को छोड़कर 
दो बड़े समदुाय रहते थे: यहूदी और मसुलमान। फिर ये भी कई गटुों में बँट हुए थे, 
जिनके बीच आपसी मले नहीं था। लोग मन ही मन एक ऐसे व्यक्ति को तलाश 
कर रह ेथे, जो इनके बीच एकता और अनशुासन पैदा कर द।े पैग़म्बर (सल्ल०) 
ने इन हालात को समझते हुए अपनी तरफ़ से एक दस्तावेज़ (आधिकारिक पत्र) 
जारी किया जिसमें यहूदियों और मसुलमानों को अलग-अलग पहचान के साथ 



207

हिजरत (पलायन)

एक समहू के तौर पर माना गया था: “मदीना के लोग दसूरों से अलग एक ही 
समदुाय हैं... और यहूदी... ईमान वालों के साथ एक क़ौम हैं। यहूदियों का अपना 
धर्म ह ैऔर मसुलमानों का अपना धर्म।” इस दस्तावेज़ में दोनों के चलन में आए 
अधिकारों और जिम्मेदारियों को छेड़े बिना, उन्हें एक मानने का तरीक़ा तय किया 
गया था। और एक जगह यह शब्द भी रख ेगए: और जब भी तमु किसी बात में 
आपस में झगड़ो, तो उसका फैसला अल्लाह और रसलू (सल्ल०) की तरफ़ 
लौटाया जाएगा। (सीरत इब्न हिशाम, खण्ड 1, पषृ्ठ 501-503)

इस तरह यह दस्तावेज़ एक तरह का अनशुासनिक क़दम था, जिससे आपने बड़ी 
हिकमत के साथ मदीना में इस्लामी सशुासन की बनुियाद रख दी। 

आपके मदीना पहुचँने के बाद क़ुर श का ग़ुस्सा कम होने के बजाय और बढ़ गया, 
क्योंकि वे दखे रह ेथे कि सारे मसुलमान एक जगह इकट्ठा होकर एक मज़बतू केन्द्र 
बना चकेु हैं। हिजरत के अगले ही साल आपके सामने ये मशु्किल स्थिति आ गई 
कि— या तो आगे बढ़कर क़ुर श की फौज का सामना करें, या उन्हें मदीना में घसुने 
का मौक़ा दें और इस्लाम के बनते हुए घर को बिखरने दें। हालाँकि क़ुर श की सेना 
की संख्या साढ़े नौ सौ थी और मसुलमानों में लड़ सकने वाले लोग केवल तीन 
सौ तेरह थे, फिर भी आपने अपनी दरू-दर्शिता से यह बात जानी कि विरोधी अपनी 
ज़्यादा संख्या के बावजदू केवल नफ़रत और जलन की नकारात्मक भावना लेकर 
आए हैं। इसके उलट, मसुलमानों के पास ईमान और यक़ीन की सकारात्मक 
ताक़त ह,ै जो उससे कहीं ज़्यादा असरदार ह।ै इसके अलावा, उस समय के अरब 
लोग अपने क़बीलाई शान के चलते अकेले-अकेले लड़ते थे, ताकि हर कोई 
अपनी बहादरुी दिखाकर मशहूर हो सके। लेकिन मसुलमान अल्लाह पर ईमान 
लाकर यह कमज़ोरी छोड़ चकेु थे। आपने उन्हें अरब के इतिहास में पहली बार 
मोर्चाबंदी का हुक्म दिया। आपने उन्हें बताया कि अकेले अपनी बहादरुी दिखाने 
का जोश मत रखो, बल्कि टुकड़ियों में होकर लड़ो, संयकु्त शक्ति से उन्को हराओ 
(क़ुरान, 61:4) ईमान और मोर्चाबंदी की शक्ति से वह बड़ी ऐतिहासिक घटना हुई, 
जिसे इस्लाम के इतिहास में बद्र की जीत कहा जाता ह।ै



208

इस्लाम की विजय

बद्र की हार ने फिर क़ुर श को उकसाया और थोड़े ही समय में उनके साथ कई 
लड़ाइयाँ हुई,ं जिनमें उहुद (3 हिजरी) और अहज़ाब (5 हिजरी) ख़ास तौर पर 
उल्लेखनीय हैं। इन यदु्धों में मसुलमानों को बहुत कड़ी मशु्किलों का सामना 
करना पड़ा। ख़ंदक की लड़ाई में 800 मसु्लिम थे, लेकिन ठंड, भखू और थकान 
की हालत ऐसी थी कि जब आपने दशु्मन की निगरानी के लिए एक आदमी को 
भजेना चाहा तो तीन बार बलुाने के बाद भी कोई नहीं उठा। तब आप ख़ुद हज़रत 
हुज़ैफा के पास आए, नाम लेकर उन्हें बलुाया और इस काम पर लगाया।

दसूरी तरफ़, मदीना के यहूदी एक स्थायी अदंरूनी समस्या बने हुए थे। क़ुर श से 
मिलकर ये लोग लगातार इस्लाम को नकुसान पहुचँाने की कोशिश कर रह ेथे। 
बीस दिन के घरेे के बाद जब एक तेज़ आधँी की वजह से क़ुर श की सेना मजबरू 
होकर मक्का लौट गई, तो आपने इस मौके को मदीना के अदंर साजिशी यहूदियों 
से निपटने के लिए सबसे उचित समझा। इस समय तक उनकी साज़िशें और 
बग़ावत परूी तरह सामने आ चकुी थीं। आपने मदीना के यहूदी क़बीले बन ूक़ुर ज़ा 
को ख़ंदक से लौटते ही तरंुत घरे लिया और उनकी समस्या को हमशेा के लिए 
ख़त्म कर दिया, वह भी उनके अपने धर्मग्रंथ तौरात के काननू को लाग ूकरके।

अब बारी ख़ैबर की थी। हिजरत के छठे साल यह स्थिति थी कि बीच में मदीना 
था, जो इस्लाम का कें द्र बन चकुा था; दक्षिण में मक्का के क़ुर श थे, जो लगभग 
400 किलोमीटर दरू थे; और उत्तर में लगभग 200 किलोमीटर दरू ख़ैबर के यहूदी 
बसे थे। क़ुर श और यहूदी, इस्लाम-विरोध में एकमत होने के बावजदू, अकेले 
इतने ताक़तवर नहीं थे कि मसुलमानों से लड़ सकें । इसलिए वे मिलकर संयकु्त 
हमला करने की योजना बना रह ेथे। दसूरी ओर मसुलमान भी इस स्थिति में नहीं 
थे कि एक साथ दोनों दशु्मनों का मकु़ाबला कर सकें ।

इन हालात में आपने ईश्वरीय सझूबझू से, ज़ी-क़ादा 6 हिजरी में अपने डेढ़ हज़ार 
साथियों के साथ मक्का की ओर कूच किया, और ऐलान किया कि हम किसी 



209

इस्लाम की   विज

से लड़ने नहीं जा रह ेहैं, बल्कि उमरा (छोटा हज) करने के लिए जा रह ेहैं। आप 
अपने साथ कुर्बानी के जानवरों का काफ़िला भी ले गए। यहाँ तक कि परुाने ज़माने 
की रस्म के मतुाबिक़ ऊँटों  को कुर्बानी का निशान (गले में पट्टा) पहनाने का भी 
हुक्म दिया, ताकि मक्का वालों को साफ़-साफ़ पता चल जाए कि आप केवल 
काबा की ज़ियारत और कुर्बानी के लिए आए हैं। इस यात्रा का एक उद्देश्य यह 
भी था कि क़ुर श को दिखाया जाए कि आपका मक़सद काबा की धार्मिक या 
व्यापारिक अहमियत को ख़त्म करना नहीं ह।ै

जब आप मक्का से लगभग ग्यारह किलोमीटर दरू हुदबैिया नामक स्थान पर 
पहुचँ,े तो जैसा कि अनमुान था, क़ुर श ने आगे आकर रास्ता रोक लिया। आपने 
टकराव से बचते हुए वहीं डेरा डाल दिया और क़ुर श को यह संदशे भिजवाया कि 
हमारे और तमु्हार बीच सलुह का समझौता हो जाए:

“हम लड़ने नहीं आए हैं, बल्कि उमरा करने आए हैं। लड़ाई ने 
क़ुर श को बहुत थका दिया ह ैऔर उन्हें नकुसान भी हुआ ह।ै 
अगर वे चाहें, तो मैं उनके लिए एक तय समय तक यदु्ध न करने 
का वादा कर सकता हू।ँ वे मरेे और लोगों के बीच से हट जाए।ँ 
अगर मझु ेसफलता मिली, तो वे चाहें तो हमारे साथ आ सकते 
हैं जिसमें दसूरे लोग भी शामिल हो चकेु हैं। अगर मझु ेजीत न 
मिली, तो उन्हें वो मिल गया जो वो चाहते हैं। और अगर उन्होंने 
इनकार किया, तो उस ख़दुा की क़सम जिसके हाथ में मरेी जान 
ह,ै मैं इस काम के लिए उनसे ज़रूर लड़ूँगा, चाह ेमरेी गर्दन अलग 
हो जाए। और अल्लाह अपना फ़ै सला ज़रूर परूा करके रहगेा।” 
(सहीह अल-बख़ुारी, हदीस संख्या 2731) 

यह संदशे दरअसल क़ुर श के अदंर पाई जाने वाली एक सोच से फ़ायदा उठाने 
के लिए था। मक्का के शरुुआती दौर में जब उत्बा बिन रबीआ क़ुर श के एक 
प्रतिनिधि के तौर पर आपसे मिला और बातचीत के बाद क़ुर श के पास लौटा, तो 
एक रिवायत के अनसुार उसने जो बातें कही थीं, उनमें से एक यह भी थी:

“इस आदमी को उसके हाल पर छोड़ दो। ख़ुदा की क़सम, 
वह अपनी बात से पीछे हटने वाला नहीं ह।ै तमु उसके और 



210

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

सारे अरब के बीच से हट जाओ। अगर उसने अरब पर जीत 
दर्ज की, तो उसकी इज्ज़त तमु्हारी इज्ज़त होगी और उसकी 
ताक़त तमु्हारी ताक़त। और अगर वह हार गया, तो तमु दसूरों 
के ज़रिए उससे निपट लोगे।” (दलाइल अल-नबुवू्वह, अब ूनऐुम 
इस्फहानी, हदीस संख्या 185)

यह सोच जो खदु क़ुर श के अदंर छिपी हुई थी, उसी का आप (पैग़म्बर) ने सही 
इस्तेमाल किया। इसका नतीजा यह हुआ कि खदु दशु्मन के अदंर से ही आपको 
अपने नज़रिए (विचार) के समर्थक मिल गए।

एक तरफ़ आपने यह संदशे भिजवाया, दसूरी तरफ़ क़ुर श को अलग-अलग तरीक़ों 
से प्रभावित करने का सिलसिला शरुू हो गया। बनी किनाना का एक व्यक्ति — 
हुलैस बिन अलक़मा अल-किनानी — मक्का से रवाना होकर हुदबैिया पहुचँा 
ताकि यह पता करे कि मसुलमान किस लिए आए हैं। जब लोगों ने आपको 
इसकी जानकारी दी, तो आपने फ़रमाया कि इस व्यक्ति के क़बीले में क़ुर बानी के 
ऊँटों  की बड़ी इज्ज़त की जाती ह,ै इसलिए तमु लोग अपने क़ुर बानी के ऊँट  लेकर 
इसका स्वागत करो। मसुलमानों ने ऊँटों  का क़ाफ़िला बनाया और “लब्बैक 
अल्लाहुम्मा लब्बैक” कहते हुए उसके सामने से गजु़रे। यह आदमी मक्का वापस 
लौटा तो बहुत प्रभावित था। उसने क़ुर श से कहा — मझु ेपरूा विश्वास ह ै कि 
मसुलमान केवल काबा की ज़ियारत के लिए आ रह ेहैं, उन्हें मत रोको। (मसुनद 
अहमद, हदीस संख्या 18910)

इसी तरह डेढ़ हज़ार मसुलमानों का रूहानी और अख्लाक़ी (अध्यात्मिक और 
व्यवहारिक) प्रदर्शन भी उन पर बहुत गहरा असर डाल रहा था। क़ुर श का एक 
दतू जब हुदबैिया पहुचँा, तो मसुलमान क़तार में खड़े होकर रसलू अल्लाह की 
अगवुाई में नमाज़ पढ़ रह ेथे। नमाज़ के अनशुासन को दखेकर वह इतना प्रभावित 
हुआ कि वापस जाकर क़ुर श से कहा — मसुलमानों की एकता इतनी मजबतू ह ै
कि परूी क़ौम महुम्मद के एक इशारे पर चलती ह।ै एक और दतू ने दखेा कि जब 
पैग़म्बर वजु़ू करते हैं, तो मसुलमान दौड़ते हैं ताकि उनके वजु़ू का पानी ज़मीन 



211

इस्लाम की   विज

पर गिरने से पहले अपने हाथों में ले लें। जब वह बोलते हैं, तो सब चपु हो जाते 
हैं। वे सम्मान और श्रद्धा से उनकी ओर सीधा नहीं दखेते। जब उसने क़ुर श से 
मसुलमानों की इस निष्ठा और प्रेम का ज़िक्र किया, तो वे भी बहुत प्रभावित हुए।

बदुलै बिन वर्का ख़ुज़ाई के ज़रिए जब ये संदशे क़ुर श को पहुचँा, तो एक व्यक्ति 
(उरवा बिन मसऊद) ने भाषण दिया:

“ऐ मरेी क़ौम! क्या तमु में से कुछ लोग मरेे पिता की तरह नहीं 
हैं?” लोगों ने कहा: “क्यों नहीं।” उसने कहा: “क्या तमु में कुछ 
मरेी संतान की तरह नहीं हैं?” लोगों ने कहा: “हां, हैं।” उसने 
कहा: “क्या तमु्हें मझु पर कोई शक ह?ै” लोगों ने कहा: “नहीं।” 
फिर उसने कहा: “इस आदमी ने तमु्हार सामने एक बहुत अच्छी 
योजना रखी ह,ै इसे मान लो और मझु ेइजाज़त दो कि मैं उनसे 
बात करने जाऊं।” (अल-बिदायह व अल-निहायह, खण्ड 4, 
पषृ्ठ 174) 

पैग़म्बर (सल्ल०) ने ऐलान कर दिया कि क़ुर श जो भी मांग रखेंगे, मैं उसे मान 
लूंगा: शर्त ये ह ैकि उसमें अल्लाह के आदशेों का सम्मान हो। जब शांति-संधि 
लिखी जाने लगी, तो उन्होंने अपनी इस्लाम से परू्व अज्ञानता की ग़लत भावनाओ ं
का प्रदर्शन किया। संधि के दस्तावेज़ से “महुम्मद रसलू अल्लाह” हटा कर 
“महुम्मद बिन अब्दुल्लाह” लिखवाया। “बिस्मिल्लाहिर-रहमान-अल-रहीम” 
की जगह “बिस्मिक-अल्लाहुम्मा” लिखने की ज़िद की। यह शर्त जोड़ी कि अगर 
क़ुर श का कोई आदमी मसुलमानों के पास चला जाए, तो वे उसे लौटा देंगे, 
लेकिन अगर कोई मसुलमान क़ुर श के पास चला जाए तो वे उसे नहीं लौटाएगँे। 
उन्होंने यह भी नहीं माना कि मसुलमान इस साल मक्का जाकर उमरा करें। सभी 
साथियों को ये शर्तें बहुत भारी लग रही थीं। यहाँ तक कि जब उरवा बिन मसऊद 
ने कहा, “ऐ महुम्मद! ये जो इधर-उधर के लोग अपने चारों तरफ़ जमा किए हैं, ये 
सब आपको छोड़कर भाग जाएगँे” — तो अब ूबक्र जैसे गंभीर व्यक्ति भी सख्त 
ग़ुस्से में आ गए। उन्होंने गाली दतेे हुए कहा: “क्या हम उन्हें (पैग़म्बर को) छोड़ 
कर भाग जाएगँे?”



212

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

लेकिन अल्लाह के रसलू ने हर तरह की उकसाने वाली बातों को सहन किया 
और क़ुर श की हर शर्त को मानकर उनसे दस साल का शांति-समझौता कर लिया। 

अब क़ुर श इस बात के पाबंद हो गए कि वे इस अवधि में सीध ेया परोक्ष रूप से 

मसुलमानों के ख़िलाफ़ कोई यदु्ध नहीं करेंगे।

यह समझौता मसुलमानों के लिए इतना कठिन था कि जब आप ने लोगों से 

क़ुर बानी करने को कहा तो तीन बार कहने के बावजदू कोई भी नहीं उठा। बाद में 

जब वे उठे भी, तो दःुख इतना ज़्यादा था कि जब लोग अपने बाल मुडँवाने लगे 

तो ऐसा लगता था जैसे एक-दसूरे को काट डालेंगे। लेकिन दबकर की गई इस 

संधि के इतने बड़े लाभ हुए, जिनका अदंाज़ा लगाना मशु्किल ह।ै

सलुह-ए-हुदबैिया के समय मसुलमानों के दो मखु्य विरोधी थे — एक थे ख़ैबर 

के यहूदी, दसूरे मक्का के क़ुर श। मसुलमान अभी इतने ताक़तवर नहीं थे कि एक 

साथ दोनों से लड़ सकें । एक पर हमला करने का मतलब था कि दसूरा पीछे से 

हमला करके मदीना को तबाह कर द।े इसलिए आपने यह किया कि क़ुर श की 

सभी शर्तें मानकर उनसे दस साल की शांति-संधि कर ली और उन्हें “मक्का की 

घाटी” में रोक दिया। फिर मदीना लौटकर पहली फुर्सत में खबैर के ख़तरे को सदा 

के लिए ख़त्म कर दिया। पहली घटना ज़ी-क़ादा 6 हिजरी में हुई और दसूरी महुर्रम 

7 हिजरी में। 

ख़ैबर में यहूदियों के आठ पत्थर के क़िले थे, जिनमें 20,000 सैनिक ऐसे हथियारों 

से लैस थे जो मसुलमानों के पास नहीं थे। इन किलों को मजबतू करने के लिए 

वही तरीक़ा अपनाया गया था जिसे 1700 ई. में फ्रांस के सैन्य इजंीनियर मार्शल 

वॉबन ने अपनाकर प्रसिद्धि पाई थी। इस मज़बतू शहर को कैसे फ़तह किया गया, 

यह खदु एक लंबी कहानी ह।ै एक अद्भुत यदु्ध रणनीति अपनाई गई — क़िले का 

दरवाज़ा तोड़ने के लिए भारी लकड़ी के तने को लेकर पचास लोग दौड़ते और 

उसे ज़ोर से किले पर मारते। कुछ बार में ही दरवाज़ा टूट जाता और फिर तीरों और 



213

इस्लाम की   विज

गोलेबारी के बीच मसुलमान क़िले में घसु जाते। चार किले इसी तरह जीत लिए 

गए और बाक़ी ने डरकर अपने आप ही दरवाज़े खोल दिए। 

खबैर की फतह के बाद अब बारी थी क़ुर श की। आपकी पैग़म्बराना सझू-बझू 
ने बताया कि उन्हें एक ग़लती करने दो, जिससे आपके लिए हस्तक्षेप करना 
जायज़ साबित हो सके। आप जानते थे कि क़ुर श को इस्लाम से जो नफ़रत ह,ै 
उसका कारण ह ै— जलन, घमडं, सत्ता की भखू। जो लोग इन भावनाओ ंसे ग्रस्त 
हों, वे अक्सर अनचुित कार्य कर बैठते हैं। ठीक वैसा ही हुआ — जब (शाबान 
8 हिजरी) क़बीला ख़ुज़ाआ और क़बीला बन ूबक्र में लड़ाई हुई, तो क़ुर श ने 
अपने साथी क़बीले (बन ूबक्र) की मदद करते हुए मसुलमानों के साथी क़बीले 
(ख़ुज़ाआ) पर हमला किया। यह संधि का खलुा उल्लंघन था। इस बीच, इस्लाम 
इतनी तेज़ी से फैल चकुा था कि अगर सलुह के समय आपके साथ डेढ़ हज़ार 
आदमी थे, तो अब वे दस हज़ार हो गए थे। आपने चपुचाप मक्का की तरफ़ कूच 
किया और इतनी समझदारी से सब कुछ किया कि मक्का बिना ख़ून बहाए फतह 
हो गया। “अल्लाह ने तमुसे बहुत सी जीतों का वादा किया था, और उसने यह 
जीत तमु्हें जल्दी द ेदी और लोगों के हाथ तमुसे रोक दिए।” (क़ुरान, 48:20)

उस समय हालत यह थी कि 20 साल की लगातार कोशिशों से इस्लाम की 
आवाज़ परेू अरब में फैल चकुी थी। हर क़बीले में ऐसे लोग थे जो दिल से इस्लाम 
को सही मानते थे, लेकिन क़ुर श के डर से अपना इस्लाम ज़ाहिर नहीं करते थे। 
वे समझते थे कि इस्लाम स्वीकार करना क़ुर श से यदु्ध करने जैसा ह।ै जब सलुह 
हो गई और पता चला कि अब दस साल तक कोई यदु्ध नहीं होगा, तो लोगों ने 
धड़ाधड़ पैग़म्बर (सल्ल०) के साथ आना शरुू कर दिया — जैसे कोई रास्ता बंद 
हो और अचानक खलु जाए, तो गाड़ियों की भीड़ लग जाती ह।ै 

इब्न शिहाब ज़हुरी और अन्य ने कहा: अल्लाह ने सलुह-ए-हुदबैिया के ज़रिए 

मसुलमानों को जितनी बड़ी सफलता दी, वह किसी भी यदु्ध से ज़्यादा थी। पैग़म्बर 

मक्का में दस हज़ार साथियों के साथ दाखिल हुए, जब कि इस से पहले तीन हज़ार 

से ज़्यादा कभी नहीं थे। इसकी वजह यह थी कि जब क़ुर श ने यदु्ध छोड़ दिया, तो 



214

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

लोगों के लिए इस्लाम में दाख़िल होने में कोई रुकावट नहीं रही। बखु़ारी में हज़रत 

बरा से रिवायत ह:ै

“तमु लोग मक्का की जीत को फतह समझते हो, लेकिन हम 

लोग सलुह-ए-हुदबैिया को असली फ़तह मानते थे।” (सहीह 

अल-बख़ुारी, हदीस संख्या 4150) 

इस सलुह के बाद मदीना का आर थ्िक घरेाव ख़त्म हो गया और मदीना के व्यापारी 
क़ाफिले आज़ादी से मक्का के रास्ते चलने लगे। अब ूबसीर, अब ूजंदल आदि 
जिन्हें समझौते के अनसुार क़ुर श के हवाले करना था, वे भागकर ज़ुल-मरवा पहुचँ 
गए। वहाँ इस तरह के और मसुलमान इकट्ठा हो गए और एक नया कें द्र बन गया। 
उन्होंने क़ुर श के व्यापारिक क़ाफिलों को इतना परेशान किया कि क़ुर श ने खदु 
ही उस शर्त को हटा दिया। मनषु्य की सबसे बड़ी कमज़ोरी ह ै—जल्द-बाज़ी और 
दिखाई दनेे वाली चीज़ों का मोह रखना। अगर कोई व्यक्ति इन चीज़ों से ऊपर उठ 
जाए, तो इस दनुिया में अल्लाह ने ऐसे अवसर रख ेहैं जो उसे सफलता तक ले 
जाने की पक्की गारंटी हैं।

हज़रत अब ूबक्र कहा करते थे कि इस्लाम में हुदबैिया की संधि से बड़ी कोई जीत 
नहीं हुई। लेकिन उस दिन लोगों की नज़र वहाँ तक नहीं पहुचँी जहाँ तक मोहम्मद 
(सल्ल॰) और उनके रब के बीच का मामला था। इसंान जल्दबाज़ होते हैं, लेकिन 
अल्लाह इसंानों की तरह जल्दी नहीं करता — जब तक कि वो घटनाए ँहो न जाए ँ
जो अल्लाह चाहता ह।ै

वास्तविकता को स्वीकार करना इस दनुिया में सबसे दरु्लभ चीज़ ह,ै जबकि किसी 
भी सफलता तक पहुचँने का यही एकमात्र सनुिश्चित माध्यम ह।ै

ख़ैबर का अभियान परूा होते ही आपने एक और अभियान की तैयारी शरुू कर दी 
थी। लेकिन आपने यह नहीं बताया कि यह अभियान किसके ख़िलाफ़ ह ै— यहाँ 
तक कि हज़रत अब ूबक्र तक को नहीं मालमू था कि आप कहाँ जाने का इरादा 
रखते हैं। रमज़ान 8 हिजरी की शरुुआत में जब इस्लामी सेना ने आपके आदशे 
से मक्का की ओर कूच किया, तब लोगों को पता चला कि आपकी मजं़िल क्या 



215

इस्लाम की   विज

ह।ै हालांकि, परूा सफ़र इतनी ख़ामोशी और गोपनीयता से तय हुआ कि आप 
मर्रुज़्ज़ हरान तक पहुचँ गए और मक्का वालों को कोई ख़बर तक नहीं हुई।

फिर जब रसलू (सल्ल॰) मर्रुज़्ज़ हरान में ठहरे, उस समय तक क़ुर श तक कोई 
सचूना नहीं पहुचँी थी कि रसलू (सल्ल॰) वहाँ पहुचँ चकेु हैं। आपने यात्रा से पहले 
यह दआु की थी: “ह ेअल्लाह, क़ुर श से निगाहें और खबरें रोक ले जब तक कि 
मैं उनके नगर में प्रवेश न कर लूं।”

इस अभियान की तैयारी के लिए आपने अद्भुत व्यवस्था की। आपने आदशे दिया 
कि मदीना शहर का बाहरी संपर्क  परूी तरह बंद कर दिया जाए — न कोई बाहर 
से अदंर आ सके, न कोई अदंर से बाहर जा सके। हज़रत अली की अगवुाई में 
कुछ लोगों को रास्तों की निगरानी पर लगाया गया। इन्हीं लोगों ने हातिब बिन 
अबी बल्तआ के संदशेवाहक को पकड़ लिया और उससे एक प्रसिद्ध पत्र बरामद 
किया। (सीरत इब्न हिशाम, खण्ड 2, पषृ्ठ 397–400)

परूी सेना अस्त्र-शस्त्र से लैस थी। सभी मसुलमानों को साथ लिया गया था — 

कोई भी पीछे नहीं रह गया। (सीरत इब्न हिशाम, खण्ड 2, पषृ्ठ 400) यात्रा की 

योजना आपने इस प्रकार बनाई थी कि दस हज़ार की सेना को कई टुकड़ियों में 

बाँटा गया। हर टुकड़ी का एक सेनापति था जो ध्वज लेकर सबसे आगे चलता 

और उसके पीछे सैकड़ों सैनिक अनशुासित पंक्तियों में मार्च करते। आपने अपने 

चाचा हज़रत अब्बास से कहा कि अब ूसफु़यान को सेना के इस भव्य दृश्य को 

दिखाए।ँ आपने फ़रमाया: 

“उन्हें घाटी के संकरे रास्ते पर पहाड़ के पास रोकिए ताकि 

अल्लाह की सेनाए ँउनके सामने से गजुरें और वे उसे दखे सकें ।” 

(सीरत इब्न हिशाम, खण्ड 2, पषृ्ठ 403)

इस्लामी सेना क्रमबद्ध रूप में गजुर रही थी और अब ूसफु़यान हरैानी से दखे रह े

थे, यहाँ तक कि उनकी ज़बान से निकल पड़ा: “इनके मक़ुाबले की ताक़त किसी 



216

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

के पास नहीं ह।ै” (सीरत इब्न हिशाम, खण्ड 2, पषृ्ठ 404) एक और वर्णन में ह:ै 

“मैंने आज तक ऐसी सेना और ऐसा संगठित दल नहीं दखेा।” (अल-मअुजम 

अल-कबीर, अल-तबरानी, हदीस संख्या 7263)

एक ओर आपने मक्का के नेता (अब ूसफु़यान) को इस प्रकार प्रभावित किया, 

दसूरी ओर यह घोषणा कर दी कि “जो अब ू सफु़यान के घर में जाएगा, वह 

सरुक्षित ह।ै” (सहीह मसु्लिम, हदीस संख्या 1780) 

इसका परिणाम यह हुआ कि अब ूसफु़यान ने स्वयं मक्का में यह ऐलान कर 
दिया: “लोगो! मोहम्मद की आज्ञा का पालन करो — आज उनका मकु़ाबला 
करने की सामर्थ्य किसी में नहीं ह।ै” मक्का विजय के बाद की घटनाए ँयह सिद्ध 
करती हैं कि इस परूी तैयारी का उद्देश्य मक्का में रक्तपात नहीं था, बल्कि मक्का के 
लोगों को प्रभाव में लेकर बिना संघर्ष के इस्लाम का नियंत्रण स्थापित करना था। 
इस्लामी सेना के सेनापति सअद बिन उबादा ने मक्का के निकट पहुचँकर नारा 
लगाया: “आज खनू बहाने का दिन ह।ै” आपने फ़रमाया: “नहीं, आज रहम का 
दिन ह।ै” और उन्हें सेनापति पद से हटाकर ध्वज उनके पतु्र क़ै स को सौंप दिया। 
(तारीख़े दमिश्क़, इब्न असाकिर, खण्ड 23, पषृ्ठ 454)

मक्का की विजय के बाद यद्यपि कुछ लड़ाइयाँ हुई ंऔर कुल मिलाकर आपके 
अभियानों की संख्या 80 तक ह,ै लेकिन मक्का की विजय का अर्थ था दशे की 
राजधानी पर नियंत्रण। इस प्रकार, कुछ हल्की झड़पों के बाद ही सम्पूर्ण अरब ने 
आपके नेततृ्व को स्वीकार कर लिया।

जीत के बाद

दशु्मन पर जीत इसंान के अदंर दो तरह की भावनाए ंलाती ह ै— घमडं और 
बदला लेने की इच्छा। लेकिन महुम्मद (सल्ल०) की जीत एक नबी (पैग़म्बर) की 
जीत थी। आप इन भावनाओ ंसे परूी तरह दरू थे। इब्न इसहाक़ बताते हैं कि जब 



217

जीत के बाद

मक्का फ़तह हुआ और आप मक्का में दाखिल हुए, तो आप बहुत झकेु हुए थे — 
इतना कि लोगों ने दखेा आपकी दाढ़ी ऊँट  की काठी को छू रही थी। (सीरत इब्न 
हिशाम, खण्ड 2, पषृ्ठ 405) काबा के दरवाज़े पर खड़े होकर आपने जो भाषण 
दिया, उसमें आपने कहा:

“अल्लाह के अलावा कोई पजू्य नहीं, उसका कोई साथी नहीं। 
उसने अपना वादा परूा किया, अपने बंद े की मदद की और 
अकेले ही दशु्मनों को हरा दिया।” (सीरत इब्न हिशाम, खण्ड 
2, पषृ्ठ 412) 

इसका मतलब था कि आपने इस जीत को परूी तरह से अल्लाह का काम बताया। 
इसी भाषण में आपने आगे कहा: 

“ऐ क़ुर श के लोगो, बताओ कि मैं तमु्हार साथ क्या करने वाला 
हू?ँ” लोगों ने कहा: “भलाई। आप शरीफ़ भाई हैं और शरीफ़ 
भाई के बेटे हैं।” आप ने कहा: “मैं वही कहता हू ँजो यसूफु़ ने 
अपने भाइयों से कहा था — आज तमु पर कोई इल्ज़ाम नहीं ह।ै 
जाओ, तमु सब आज़ाद हो।” (ज़ाद अल-मआद, इब्न क़य्यिम, 
खण्ड 3, पषृ्ठ 359)

इस तरह आपने शरुू में ही उस सोच को ख़त्म कर दिया जो अक्सर जीतने वालों 
और हारने वालों के बीच दशु्मनी और बदले की वजह बनती ह।ै आमतौर पर, 
जीतने वाले लोग बदले की कार्रवाई करने लगते हैं, लेकिन आपने सबको माफ़ 
कर दिया और लोगों की ताक़त को अच्छे कामों में लगाने का रास्ता चनुा।

जब आप मक्का में दाखिल हुए, तो आपने अपनी सेना को हुक्म दिया कि वो 
किसी से लड़ाई न करे — जब तक कि कोई पहले हमला न करे। (सीरत इब्न 
हिशाम, खण्ड 2, पषृ्ठ 409) जीत के बाद आपने आम माफ़ी का ऐलान कर दिया 
— उन लोगों के लिए भी जिन्होंने आपके साथ बहुत बरुा किया था। 



218

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

एक सवाल और उसका जवाब

पैग़म्बर महुम्मद (सल्ल०)  के समय में बन ू मख़ज़ूम क़बीले की एक महिला 
जिसका नाम फातिमा था, उसने चोरी की। उसके क़बीले वालों को डर हुआ कि 
उसका हाथ काट दिया जाएगा। उसामा बिन ज़ैद जो पैग़म्बर के बहुत क़रीबी लोगों 
में से थे, उनसे लोगों ने कहा कि आप पैग़म्बर से सिफ़ारिश करें कि हमारी महिला 
को छोड़ दिया जाए। हज़रत उसामा पैग़म्बर महुम्मद (सल्ल०)  के पास आए और 
फ़ातिमा मख़ज़ूमी की माफ़ी की दरख़ास्त की। यह सनुकर आपके चहेरे का रंग 
बदल गया और आपने फ़रमाया: “क्या तमु अल्लाह की तय की गई सज़ाओ ंमें 
से एक सज़ा के बारे में मझुसे सिफ़ारिश कर रह ेहो?” इसके बाद आपने लोगों को 
इकट्ठा किया और तक़रीर में फ़रमाया: “उस ज़ात की क़सम जिसके हाथ में मरेी 
जान ह,ै अगर मरेी बेटी फ़ातिमा भी चोरी करती तो मैं उसका भी हाथ काट दतेा।” 
चनुांच,े उस महिला का हाथ काट दिया गया। इसके बाद उसने तौबा की और एक 
नेक महिला बन गई। (सहीह अल-बख़ुारी, हदीस सखं्या 4304)

इससे यह पता चलता ह ैकि अल्लाह की तय की गई सज़ाओ ंको कोई माफ़ नहीं 
कर सकता। फिर सवाल उठता ह ैकि जब मक्का फ़तह हुआ, तो पैग़म्बर महुम्मद 
(सल्ल०) ने दशु्मनों को इतनी दरियादिली के साथ माफ़ क्यों कर दिया? इसका 
कारण यह ह ैकि सामान्य हालात में किए गए अपराध और यदु्ध की स्थिति में 
किए गए अपराधों में फ़र्क़  होता ह।ै साधारण स्थिति में अगर कोई व्यक्ति अपराध 
करता ह,ै तो उस अपराध को माफ़ नहीं किया जा सकता। लेकिन जब यदु्ध के 
दौरान दशु्मन गटु के लोग कुछ ग़लत करते हैं और फिर हार मान कर अधीनता 
स्वीकार कर लेते हैं, तो ऐसे में उन्हें माफ़ कर दिया जाता ह ै— बशर्ते कि वे आज्ञा 
मानने वाले बन जाए ंऔर माफ़ी माँगें। ग़ैर-यदु्ध की स्थिति में किया गया अपराध 
‘हद’ (काननूी सज़ा) पर समाप्त होता ह,ै जबकि यदु्ध की स्थिति में किया गया 
अपराध, अधीनता और माफ़ी की दरख़ास्त पर समाप्त होता ह।ै अरब में इस्लाम 
के दशु्मनों ने मसुलमानों के ख़िलाफ़ अत्यंत गंभीर अपराध किए थे। लेकिन इसके 
बावजदू यह ऐलान कर दिया गया कि अगर ये लोग अब रुक जाए,ं तो जो कुछ 



219

जीत के बाद

हो चकुा ह,ै वह सब माफ़ कर दिया जाएगा। (क़ुरान, 8:38) यह भी आदशे दिया 
गया कि अगर दशु्मन संधि की पेशकश करें, तो उसे स्वीकार कर लो — यहाँ 
तक कि उस समय भी जब शांति के बाद उनके द्वारा धोखा दनेे की आशकंा हो:

“और अगर वे शांति की तरफ़ झकुें  तो तमु भी झकु जाओ और 
अल्लाह पर भरोसा रखो। निश्चय ही वह सब कुछ सनुने और 
जानने वाला ह।ै और अगर वे तमु्हें धोखा दनेा चाहें तो अल्लाह 
तमु्हार लिए काफ़ी ह।ै वही ह ैजिसने अपनी मदद से और ईमान 
वालों के ज़रिए तमु्हें ताक़त दी।” (क़ुरान, 8:61–62)

जिन लोगों को इस मौके पर माफ़ किया गया, उनमें इक्रिमा बिन अब ूजहल भी 
शामिल थे। वे अपने पिता के साथ मिलकर इस्लाम विरोधी गतिविधियों में बेहद 
सक्रिय रह ेथे और पैग़म्बर महुम्मद (सल्ल०)  को कई प्रकार की तकलीफ़ें  दी थीं। 
लेकिन जब पता चला कि वे अब आज्ञाकारी होकर रसलूलु्लाह के पास आ रह े
हैं, तो आपने अपने साथियों से फ़रमाया:

“इक्रिमा बिन अब ूजहल एक अच्छे इसंान बनकर तमु्हार पास 
आ रह ेहैं, इसलिए उनके पिता को बरुा मत कहना। क्योंकि किसी 
मरे हुए व्यक्ति को बरुा कहने से ज़िंदा व्यक्ति को तकलीफ़ होती 
ह।ै” (अल-मसु्तदरक अल-हाकिम, हदीस संख्या 5055)

यही वह दरियादिली और बड़े दिल वाला रवैया था, जिसकी वजह से यह नज़ारा 
दखेने को मिला कि मक्का की फ़तह से पहले जो लोग इस्लाम के सबसे बड़े 
दशु्मन थे, वे फ़तह के बाद इसके सबसे मज़बतू समर्थक और रक्षक बन गए।





भाग तीन





223

पैग़म्बरी का अंत

ये घटना उस समय की ह ैजब पैग़म्बर महुम्मद (सल्ल०) ने नबी होने का एलान 
किया था। एक अरब क़बीले का आदमी मक्का में काबा की यात्रा के लिए आया 
था। जब वह वापस लौटा तो उसके लोगों ने उससे पछूा, “मक्का में क्या चल रहा 
ह?ै” उसने जवाब दिया:

“महुम्मद बिन अब्दुल्लाह ने नबी होने का दावा किया ह ैऔर 
अब ूक़ुहाफ़ा का बेटा (अब ूबक्र) उसका साथ द ेरहा ह।ै” (अल-
बदअ व अल-तारीख़, खण्ड 5, पषृ्ठ 82)

इससे पता चलता ह ैकि जब साल 610 में उन्होंने नबवूत का ऐलान किया, उस 
वक्त लोग उन्हें कैसे दखेते थे। उनके विरोधी उन्हें “इब्न अबी कब्शा” कहते थे, 
जिसका मतलब था – किसी दहेाती का बेटा। कोई अगर थोड़ी सभ्य भाषा में 
बोलता, तो कहता – “कुरैश क़बीले का एक नौजवान।”

पैग़म्बर महुम्मद (सल्ल०) के अपने दौर में लोग उन्हें ऐसे ही मामलूी इसंान 
समझते थे। लेकिन अब सदियाँ बीत चकुी हैं और हालात बिल्कु ल बदल गए हैं। 
अब उनकी नबुवूत कोई विवाद की बात नहीं ह।ै अब यह एक स्वीकृत सच्चाई 
मानी जाती ह।ै आज जब कोई कहता ह,ै “महुम्मद अल्लाह के रसलू हैं,” तो 
उसके दिमाग में एक ऐसे पैग़म्बर की छवि होती ह ैजिनका नाम इतिहास में बहुत 
ऊँचा ह,ै जिनके पीछे पंद्रह सौ वर्षों की प्रमाणित महानता खड़ी ह।ै अगर यह परूा 
इतिहास अलग कर दिया जाए और पैग़म्बर महुम्मद फिर से “इब्न अबी कब्शा” 
की सरूत में सामने आए,ं तो बहुत ममुकिन ह ैकि आज जो करोड़ों लोग उन पर 
ईमान लाए हैं, उनकी गिनती बस कुछ दर्जन तक रह जाएगी। एक मामलूी से 
दिखने वाले इसंान में अल्लाह के दतू को पहचानना बहुत मशु्किल ह।ै लेकिन 
यही काम उस समय बहुत आसान हो जाता ह ैजब पैग़म्बर को एक स्वीकृत 
ऐतिहासिक पहचान मिल चकुी हो, या फिर क़ुरान की भाषा में कहें तो वे मक़ाम े
महमदू ‘प्रशसंित स्थान’ (सरूह इसरा, 17:79) का दर्जा प्राप्त कर चकेु हों।



224

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

परुाने ज़माने में जब कोई नबी आता था, तो लोग उसे पहचान नहीं पाते थे। वे 
कहते थे, “अरे, ये तो वही इसंान ह ै जिसे हम पहले से जानते हैं, ये अल्लाह 
का पैग़म्बर कैसे हो गया?” इसी सोच की वजह से लोग उस नबी को मानने में 
हिचकते थे और अक्सर नकार दतेे थे।

ये मशु्किल हालात आख़िरी नबी (महुम्मद सल्ल०) के आने से पहले तक चलते 
रह।े हर बार कोई नया नबी आता और उसकी अपनी ही क़ौम के ज़्यादातर लोग 
उसे न मानते, संदहे करते, और आख़िरकार तबाही का शिकार हो जाते। फिर 
अल्लाह ने तय किया कि अब ऐसा नबी भजेा जाए जो परूी दनुिया के लिए रहमत 
(दया) का ज़रिया बने। ऐसा नबी जो लोगों को इस उलझन में न डाले कि ये सच्चा 
नबी ह ैया खदु से ऐसा दावा कर रहा ह।ै उसकी सच्चाई इतनी साफ़ हो कि हर 
कोई उसे पहचान सके और उस पर ईमान लाकर ख़दुा की रहमत (कृपा) पा सके। 
पैग़म्बर महुम्मद साहब ने कई बार कहा कि मरेी उम्मत (अनयुाई) बाक़ी सभी 
नबियों के अनयुाईयों से ज़्यादा होगी। (सहीह अल-बख़ुारी, हदीस सखं्या 4981)

इसकी वजह भी यही ह ै कि अब उनके बाद कोई और नबी नहीं आने वाला। 
इसलिए अब उनके मानने वालों को दोबारा इस तरह के शक में नहीं डाला 
जाएगा। उनके अनयुाई लगातार बढ़ते रहेंगे, जब तक कि दनुिया ख़त्म न हो जाए।

इस बात को यहूदियों (बनी इस्राईल) की मिसाल से समझ सकते हैं। जब ईसा 
मसीह (यीश)ु आए, तब यहूदी पहले से अल्लाह की किताब पर ईमान रखते थे 
और हज़रत मसूा को मानते थे। लेकिन जब उनके बीच एक नया नबी आया तो 
वो उसे मानने को तैयार नहीं हुए। उन्होंने मसूा को तो नहीं छोड़ा, लेकिन अपने 
ज़माने के नबी को नकार दिया। नतीजा यह हुआ कि बस एक दर्जन ईमान वालों 
को छोड़कर सारी यहूदी क़ौम काफ़िर (इकंार करने वाले) मानी गई। ईसा मसीह 
के 600 साल बाद जब महुम्मद (सल्ल०) आए, तब ईसाइयों की तादाद बहुत 
बढ़ चकुी थी। लेकिन फिर वही हुआ – ज़्यादातर ईसाई उन्हें मानने को तैयार नहीं 
हुए। वो अब भी ईसा को मानते रह,े लेकिन अपने ज़माने के नबी महुम्मद को नहीं। 
नतीजतन, कुछ ईमान लाने वालों को छोड़कर परूी ईसाई क़ौम को भी काफिर 
(इकंार करने वाले) माना गया।



225

पैग़म्बरी का अ 

लेकिन अब, चूकंि पैग़म्बरी ख़त्म हो चकुी ह,ै उम्मते-महुम्मदी (महुम्मद 
(सल्ल०) के अनयुाईयों) को अब दोबारा इस तरह की मशु्किल से नहीं गज़ुरना 
पड़ेगा। इसलिए आपके मानने वालों की संख्या हमशेा बाक़ी नबियों की उम्मतों 
से ज़्यादा रहगेी। यह भी एक सबतू ह ैकि आप “रहमतलु लिल-आलमीन” यानी 
सबके लिए दया बनकर आए, और आपको अल्लाह ने “मक़ाम ेमहमदू” का 
दर्जा दिया। “मक़ाम ेमहमदू” का सांसारिक (दनुियावी) अर्थ यह ह ैकि आपकी 
पैग़म्बरी को एक ऐतिहासिक और स्वीकृत सच्चाई बना दिया गया ह।ै और 
क़यामत के दिन आपको ऐसा सम्मान मिलेगा जो इतिहास में अगलों या पिछलों 
में से किसी और को नहीं मिलेगा।

लेकिन किसी नबी को इतनी ऊँचाई पर पहुचंाना कोई आसान या सिर्फ  नाम दनेे 
का काम नहीं था। इसके लिए बहुत बड़ी और बेहतरीन शख्सियत चाहिए थी – 
ऐसी जैसी इसंानों में पहले कभी नहीं आई। साथ ही, बहुत बड़ी कुर्बानी और खदु 
को परूी तरह अल्लाह के हवाले कर दनेा भी ज़रूरी था – जैसा कि किसी और 
ने नहीं किया। यही वो पल था जब अल्लाह ने अपने नबी को पकुारा: “ऐ चादर 
ओढ़ने वाले, उठो, लोगों को सचते करो, और अपने रब की बड़ाई करो।” (क़ुरान, 
74:1-3) और वह महान आत्मा, जो कम्बल में लिपटी हुई थी, उठ खड़ी हुई 
और खदु को परूी तरह अल्लाह के काम के लिए समर्पित कर दिया।

इसके बाद लंबे संघर्ष और महेनत के बाद वह नबवूत सामने आई जो सारी दनुिया 
के लिए रहमत बन गई। जिसने बार-बार नए नबियों की आने वाली परीक्षाओ ंका 
सिलसिला ख़त्म कर दिया और एक तयशदुा नबी के ज़रिए लोगों के लिए ख़दुा 
की रहमत पाने का रास्ता खोल दिया।

नबवूत को ऐतिहासिक रूप से सनुिश्चित करने का दसूरा मतलब यह था कि 
भविष्य में नबियों के आने का सिलसिला समाप्त कर दिया जाए। लेकिन यह 
केवल एक औपचारिक घोषणा नहीं थी। “ख़त्म-ए-नबवूत” से पहले यह ज़रूरी 
था कि कुछ आवश्यक शर्तें पहले ही परूी हो चकुी हों: 



226

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

1.	 जीवन के सभी पहलओु ं के लिए अल्लाह के आदशेों का विस्तार से 
अवतरित होना। जैसा कि क़ुरान में ह:ै “और वही ह ै जिसने तमु्हार लिए 
किताब को स्पष्ट तौर  से उतारा।” (क़ुरान, 6:114)

2.	 मानव जाति के लिए एक परू्ण आदर्श का सामने आ जाना, “निश्चय ही 
तमु्हार लिए अल्लाह के रसलू में एक उत्तम उदाहरण ह।ै” (क़ुरान, 33:21)

3.	 अल्लाह की वह्य (क़ुरान) की स्थायी सरुक्षा की व्यवस्था “निस्संदहे, हमने 
यह ज़िक्र (क़ुरान) उतारा ह ैऔर हम ही इसके रक्षक हैं।” (क़ुरान, 15:9) 

अल्लाह ने अपने एक खास फ़ै सले के तहत इन तीनों शर्तों को परूा करने की 
व्यवस्था कर दी। 

पिछले नबियों के साथ अल्लाह की परंपरा यह थी कि हर नबी को कुछ चमत्कारी 
निशानियाँ दी जाती थीं। वह अपनी क़ौम (समाज) में आख़िरी हद तक प्रचार 
करता और असाधारण चिन्हों के द्वारा यह साबित करता कि वह अल्लाह का 
प्रतिनिधि ह।ै इसके बावजदू जब लोग ईमान नहीं लाते और उसके अनयुाई नहीं 
बनते, तो नबी का काम परूा हो जाता और फिर अल्लाह के फ़रिश्ते (दतू) सक्रिय 
होकर ज़मीन या आकाश से कोई भारी आपदा भजेते और उस क़ौम का नाश 
कर दिया जाता।

लेकिन आख़िरी नबी के लिए अल्लाह का यह फ़ै सला हुआ कि अब उनकी क़ौम 
पर इस तरह की कोई आपदा नहीं आएगी, बल्कि स्वयं नबी और उनके साथियों 
को उन इकंार करने वालों के सामने खड़ा किया जाएगा जो बाधाए ँपैदा कर रह े
हैं, और उनके साथ संघर्ष करके उन्हें विवश किया जाएगा कि वे अल्लाह और 
उसके बंदों के बीच से हट जाए ँऔर इस काम में कोई मशु्किल न खड़ी करें।  

इस व्यवस्था का परिणाम यह हुआ कि हिजरत (प्रवास) और सच्चाई को परूी 
तरह स्पष्ट करने के बाद, अन्य नबियों की क़ौमों के विपरीत, अरबों पर न कोई 
पहाड़ टूटा और न ही आकाश से आग बरसी बल्कि रसलू और उनके साथियों 
का उनके साथ सीधा यदु्ध हुआ। इस यदु्ध में अल्लाह की विशषे सहायता से रसलू 



227

पैग़म्बरी का अ 

और उनके साथियों को विजय प्राप्त हुई। इस प्रकार अल्लाह का धर्म एक संगठित 
राज्य के रूप में अरब प्रायद्वीप में स्थापित हो गया। 

इस ऐतिहासिक घटना के कई परिणामों में से एक यह भी था कि नबवूत का संदशे, 
व्यक्तिगत जीवन से लेकर सामाजिक व्यवस्था तक, हर स्तर से गजु़रा। और हर 
परिस्थिति के लिए लगातार अल्लाह के आदशे उतरते रह।े अगर ये घटनाए ँन 
होतीं, तो इस्लामी शरीअत में हर तरह के आदशे नहीं उतर सकते थे। क्योंकि 
अल्लाह की परंपरा यह ह ैकि वह परिस्थितयों के अनसुार अपने आदशे भजेता 
ह।ै ऐसा नहीं होता कि सारी बातें एक साथ किताब के रूप में नबी को द ेदी जाए।ँ 

इसी वजह से यह संभव हो सका कि पैग़म्बर का सामना जीवन की हर स्थिति से 
हो, और वे हर गतिविधि में इस्लामी जीवनशलैी का व्यवहारिक नमनूा प्रस्तुत कर 
सकें । इसके बाद समय के विकास के साथ ऐसा हुआ कि नबी को मस्जिद और 
घर से लेकर यदु्ध के मदैान और शासन तक हर स्थान पर खड़ा होना पड़ा। और 
हर जगह उन्होंने उच्च मानव चरित्र का प्रदर्शन करके क़यामत तक के लोगों के 
लिए उदाहरण छोड़ दिया।

इसी ऐतिहासिक घटना ने क़ुरान की सरुक्षा की व्यवस्था भी सनुिश्चित की। पिछली 
अल्लाह की किताबें सरुक्षित नहीं रह सकीं, क्योंकि उनके नबियों के बाद कोई 
शक्ति नहीं रही जो उन्हें नष्ट होने से रोक सके। लेकिन पैग़म्बर-ए-इस्लाम और 
उनके साथियों ने अपनी समकालीन क़ौमों से मकुाबला करके पहले अरब और 
फिर प्राचीन विश्व के बड़े हिस्से पर इस्लाम का प्रभतु्व स्थापित कर दिया। इस 
प्रकार अल्लाह की किताब को सत्ता का संरक्षण मिल गया, जो इसकी सरुक्षा 
की निश्चित गारंटी था। यह व्यवस्था इतनी प्रभावशाली थी कि एक हज़ार वर्षों 
तक उसमें कोई बदलाव नहीं आ सका। इस्लामी सत्ता के संरक्षण में क़ुरान एक 
पीढ़ी से दसूरी पीढ़ी तक सरुक्षित और संरक्षित रूप से पहुचँता रहा। यहाँ तक कि 
औद्योगिक क्रांति आई और छापाखाने का यगु शरुू हुआ, जिसके बाद क़ुरान के 
नष्ट हो जाने की कोई संभावना नहीं रही।



228

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

यह जो सब हुआ, यह आसानी से नहीं हुआ जैसे कि आज हम इसे सीरत (पैग़म्बर 
की जीवनी) और इतिहास की किताबों में पढ़ लेते हैं। इसके लिए नबी और उनके 
साथियों को बहुत ही कठिन परेशानियों से गज़ुरना पड़ा। न तो नबी को और न 
ही उनके साथियों को, उनकी इच्छा या विरोधियों की माँग के बावजदू, कोई 
चमत्कार दिया गया। इसका नतीजा यह हुआ कि उन्हें अपने अच्छे आचरण और 
चरित्र को ही चमत्कारों की जगह इस्तेमाल करना पड़ा। जो लोग उन्हें झठूा कहते 
थे, उनके लिए कोई ज़मीन या आसमान से सज़ा नहीं आई। इस तरह पैग़म्बर को 
वह काम करने पड़े, जिनके लिए पहले भकंूप आते थे और ज्वालामखुी फूटते 
थे। भले ही यह तय कर दिया गया कि अब कोई नया नबी नहीं आएगा, फिर भी 
अल्लाह की किताब (क़ुरान) उन्हें एक साथ नहीं दी गई। इसलिए उनके लिए यह 
ज़रूरी हो गया कि वे ज़िंदगी की तमाम परिस्थितियों और कठिनाईयों का सामना 
करें, ताकि जीवन की हर परिस्थिति के बारे में उनके लिए अल्लाह का आदशे 
उतर सके।

इस परेू समय में, नबी और उनके साथियों को बहुत कठिन परीक्षा से गज़ुरना  
पड़ा, जिसे क़ुरान में “बहुत बड़ा हिला दनेे वाला झटका” (क़ुरान, 33:11) कहा 
गया ह।ै नबी को सबसे सख्त आदशे था कि ख़दुा की बात न मानने वालों से ज़रा 
भी प्रभावित न हो, वरना तमु्हें दगुनी सज़ा दी जाएगी (क़ुरान, 17:74-75)। चाह े
हालात कितने भी कठिन क्यों न हों, आपके साथियों को किसी भी हालत में पीछे 
हटने की इजाज़त नहीं थी (क़ुरान, 9:120), यानी अल्लाह के रास्ते में संघर्ष करने 
से पीछे नहीं हटना। आपकी पत्नियों ने अगर दो वक्त की रोटी की भी माँग की, तो 
उन्हें यह साफ जवाब मिला कि नबी की संगत या दनुियावी आराम—इन दोनों में 
से किसी एक को चनु लो (क़ुरान, 33:28)।

सच बात तो यह ह ैकि महुम्मद (सल्ल०) की पैग़मबरी को सफल बनाना इसंानी 
इतिहास का सबसे कठिन काम था। और यह सब इतने कठिन हालात में हुआ 
कि खदु नबी की ज़बान से निकला: “इस रास्ते में मझु ेइतना सताया गया जितना 
किसी और नबी को नहीं सताया गया।” आपकी पत्नी ने गवाही दी कि लोगों ने 



229

सबसे बड़ा करिश्मा — क़ुरा  

आपको कुचल दिया था (ह़तमहुन-नास ु– सहीह मसु्लिम, हदीस संख्या 732)। 
आख़िरी नबी और उनके साथियों ने न केवल दनुियावी आराम छोड़ दिए, बल्कि 
ज़िंदगी की ज़रूरी चीज़ों से भी खदु को वंचित कर लिया। तब जाकर यह ममुकिन 
हो सका कि इतिहास में उस नबवूत का दौर शरुू हो, जिसे “सारे संसार के लिए 
रहमत” कहा गया।

नबी (सल्ल०) का यही वो सबसे बड़ा उपकार ह ैजो उन्होंने बाद की नस्लों पर 
किया, जिसकी वजह से हमशेा के लिए उन पर दआुओ ंऔर सलाम भजेने का 
हुक्म दिया गया ह।ै इस कठिन मिशन में चूँकि आपके परिवार ने आपका परूा साथ 
दिया और आपके साथी इस परीक्षा भरे संघर्ष में सच्चे और धरै्यवान साबित हुए, 
इसलिए नबी के साथ-साथ उनके परिवार और साथियों पर भी रहमत और सलाम 
भजेने का आदशे दिया गया ह।ै जब कोई व्यक्ति किसी पर उपकार करता ह ैतो 
इसंानी स्वभाव कहता ह ैकि उसका धन्यवाद किया जाए। दरूद और सलाम उसी 
तरह की एक बड़ी दआु ह,ै जो उस उपकार को स्वीकार करने का तरीक़ा ह।ै हदीस 
में कहा गया ह:ै “वो कंजसू ह,ै जिसके सामने मरेा ज़िक्र किया जाए और वह मझु 
पर दरूद न भजेे।” (सनुन-अल-तिर्मिज़ी, हदीस संख्या 3546)

(ऐ अल्लाह! हमारे सरदार महुम्मद और उनके परिवार व साथियों पर भलाई और 
सलाम भजे।)

सबसे बड़ा करिश्मा — क़ुरान

इस्लाम की तारीख़ से पता चलता ह ैकि हर पैग़म्बर को अल्लाह की तरफ़ से 
एक करिश्मा (चमत्कार) दिया गया और आख़िरी पैग़म्बर हज़रत महुम्मद को 
अल्लाह की तरफ़ से दिया जाने वाला चमत्कार क़ुरान ह।ै जो पैग़म्बर क़यामत 
(अतंिम दिन) तक के लिए भजेा गया, उसको दिया जाने वाला चमत्कार भी 
हमशेा रहने वाला होना चाहिए था। अल्लाह ने क़ुरान को आख़िरी पैग़म्बर का 
सदा रहने वाला चमत्कार बना दिया।



230

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

पैग़म्बर महुम्मद (सल्ल०) के विरोधी लगातार यह मांग करते थे कि पिछले 
नबियों (पैग़म्बरों) की तरह आप भी कोई चमत्कार दिखाइए। क़ुरान में साफ़ कहा 
गया कि इस नबी के लिए पहले नबियों जैसा कोई चमत्कार नहीं भजेा जाएगा 
(क़ुरान, 17:59)। यहाँ तक कि क़ुरान में कहा गया — “अगर आपको इनका मुहं 
मोड़ना भारी लगता ह ै(और आप इनके लिए कोई चमत्कार चाहते हैं) तो अगर 
आप कर सकें  तो ज़मीन में कोई सरंुग बनाए ंया आसमान में कोई सीढ़ी लगाए ं
और कोई चमत्कार लाकर इन्हें दिखायें। अगर अल्लाह चाहता तो सबको सीधा 
रास्ता दिखा दतेा, इसलिए आप अज्ञानियों में से मत बनो” (क़ुरान, 6:35)।

इसके विपरीत कहा गया कि यह क़ुरान जो उतारा गया ह,ै वही अल्लाह की तरफ़ 
से चमत्कार ह—ै

“और वे कहते हैं कि उस पर उसके रब की तरफ़ से निशानियाँ 
क्यों नहीं उतारी गई।ं कहो कि निशानियाँ तो अल्लाह के पास हैं। 
और मैं सिर्फ़  खोल कर सनुा दनेे वाला हू।ं क्या उनके लिए यह 
काफ़ी नहीं ह ैकि हमने तमु पर किताब उतारी जो उन्हें पढ़कर 
सनुाई जाती ह।ै बेशक इसमें रहमत और नसीहत ह ैउन लोगों के 
लिए जो मानने वाले हैं।” (क़ुरान, 29:50-51)

क़ुरान के चमत्कार होने के कई पहल ू हैं। यहाँ हम विशषे रूप से इसके तीन 
पहलओु ंका ज़िक्र करेंगे:

(1) 	सामान्य भाषा के इतिहास के विपरीत, क़ुरान की भाषा का आज भी जीवित 
भाषा के रूप में बाक़ी रहना।

(2) 	धार्मिक किताबों के इतिहास में यह अनोखापन कि क़ुरान के मलू शब्दों में 
कोई फ़र्क  नहीं हो सका।

(3) 	क़रान की चनुौती के बावजदू किसी के लिए इसका जवाब दनेा ममुकिन न 
होना — यानी कोई भी क़ुरान जैसी किताब नहीं लिख सका। 



231

सबसे बड़ा करिश्मा — क़ुरा  

दनुिया में जितनी भी परुानी किताबें आज मौजदू हैं, उनमें क़ुरान एक हरैान कर दनेे 
वाली अल्लाह की किताब ह।ै सभी धार्मिक किताबों की मलू भाषाए ंइतिहास 
के पन्नों में बंद हो चकुी हैं, लेकिन क़ुरान की भाषा (अरबी) आज भी परूी तरह 
जीवित ह।ै आज भी करोड़ों लोग उसी भाषा को लिखते और बोलते हैं जिसमें 
लगभग पंद्रह सौ साल पहले क़ुरान उतरा था। यह बात क़ुरान के एक चमत्कारी 
किताब होने का पक्का सबतू ह,ै क्योंकि क़ुरान के अलावा परूी मानवता के 
इतिहास में कोई दसूरी किताब ऐसी नहीं ह ैजिसने अपनी मलू भाषा को इतने लंबे 
समय तक ज़िंदा रखा हो।

उदाहरण के लिए, बाइबल को लीजिए जो क़ुरान के बाद सबसे ज़्यादा प्रसिद्ध 
धार्मिक किताब मानी जाती ह।ै इसका हाल यह ह ैकि आज तक यह यक़ीनी तौर 
पर पता नहीं कि हज़रत ईसा (अलैहिस्सलाम) कौन-सी भाषा बोलते थे। अदंाज़े 
से कहा जाता ह ैकि शायद उनकी भाषा “आरामी” थी। लेकिन बाइबल के रूप 
में जो शिक्षाए ँआज हमारे पास हैं, उसका सबसे परुाना रूप यनूानी (ग्रीक) भाषा 
में पाया जाता ह।ै यानी हज़रत ईसा की बातें हमारे पास सिर्फ़  अनवुाद की शक्ल 
में हैं। फिर यह यनूानी भाषा भी परुानी और नई यनूानी से बिल्कु ल अलग ह।ै 
यहाँ तक कि उन्नीसवीं सदी के आख़िर तक नये नियम (New Testament) 
में लगभग 550 शब्द ऐसे थे जिनके अर्थ किसी को नहीं पता थे। उन्नीसवीं सदी 
में एक जर्मन विद्वान अडॉल्फ डाइज़मनै (Adolf Deissmann) ने मिस्र में कुछ 
प्राचीन लिखाइयाँ पाई।ं उन्हें पढ़ने के बाद उसने अदंाज़ा लगाया कि “बाइबल 
की यनूानी” दरअसल प्राचीन यनूानी की एक ग़ैर-शकै्षणिक बोली थी जो पहली 
सदी में फ़िलिस्तीन के आम लोगों में चलन में थी। उसने कुछ अज्ञात शब्दों के 
अर्थ तय किए। लेकिन आज भी यनूानी बाइबल में लगभग 50 शब्द (कुल पाठ 
का लगभग 1%) ऐसे हैं जिनके अर्थ अब भी अज्ञात हैं।

Xavier Leon-Dufour की पसु्तक The Gospels and The Jesus of 
History (1970) में पषृ्ठ 79-80 पर यह विवरण मिलता ह।ै

एर्नेस्ट रेन्नां (1823–1892) ने अरबी भाषा का अध्ययन करते हुए अपनी किताब 
(सेमिटिक भाषाए)ं में लिखा:



232

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

“मानव इतिहास की सबसे आश्चर्यजनक घटना अरबी भाषा 
ह।ै यह भाषा प्राचीन इतिहास में एक अनजान भाषा थी, फिर 
अचानक वह एक सम्पूर्ण भाषा के रूप में सामने आई। इसके 
बाद से इसमें कोई उल्लेखनीय बदलाव नहीं हो सका — न 
इसका कोई बचपन ह ैऔर न बढु़ापा। वह जैसी शरुुआत में थी, 
वैसी ही आज भी ह।ै”

क़ुरान की भाषा के बारे में एक फ्रांसीसी विद्वान का यह स्वीकारना, वास्तव में 
क़ुरान के चमत्कारी होने को स्वीकारना ह।ै क्योंकि सच्चाई यह ह ैकि यही क़ुरान 
की चमत्कारी साहित्यिकता ह ै जिसने अरबी को उस आम ऐतिहासिक नियम 
से अलग कर दिया जो हर दसूरी भाषा पर लाग ूहुआ। ईसाई विद्वान जरु्जी ज़ैदान 
(1861–1914) ने इसे इन शब्दों में स्वीकार किया:

“सार रूप में, क़ुरान ने अरबी भाषा के साहित्य पर जो असाधारण 
प्रभाव डाला ह,ै उसकी मिसाल किसी और धार्मिक किताब की 
किसी अन्य भाषा में नहीं मिलती।” (तारीख़ आदाब अल-
लगु़ात अल-अरबिया, पषृ्ठ 393)

यह एक सच्चाई ह ैकि दनुिया की सभी भाषाए ंसमय के साथ बदलती रही हैं। यहाँ 
तक कि किसी भाषा के आज के विद्वान भी उस भाषा की कुछ सौ साल परुानी 
किताब को बिना शब्दकोश या व्याख्या के नहीं समझ सकते। यह बदलाव दो 
मखु्य कारणों से होता ह:ै एक, सामाजिक क्रांतियाँ; दसूरा, साहित्यिक विकास। 
अरबी भाषा के साथ भी बीते कई सौ सालों में यह दोनों चीज़ें उसी तीव्रता से 
पेश आई ंजैसी और भाषाओ ंके साथ होती हैं, लेकिन ये बदलाव भी इस भाषा 
की मलू बनावट को नहीं बदल सके। अरबी भाषा आज भी वही ह ैजो क़ुरान 
के उतरने के समय मक्का में बोली और समझी जाती थी। होमर (850 ईसा-परू्व) 
की इल्याड, तलुसीदास (1623) की रामायण, और शके्सपियर (1564–1616) 
के नाटक मानव साहित्य की महान रचनाए ंमानी जाती हैं और ये आज भी पढ़ी 
जाती हैं, लेकिन वे अपनी मलू भाषाओ ंको उसी रूप में सरुक्षित नहीं रख सकीं 



233

सबसे बड़ा करिश्मा — क़ुरा  

जिसमें वे लिखी गई थीं। उनकी भाषाए ंअब शास्त्रीय (क्लासिकल) मानी जाती 
हैं, न कि जीवित भाषाए।ं भाषाओ ंके इतिहास में सिर्फ़  क़ुरान ही एकमात्र उदाहरण 
ह ैजिसने हर तरह के बौद्धिक और राजनीतिक उतार-चढ़ाव के बावजदू अपनी 
भाषा को उसी रूप में बाक़ी रखा जिसमें वह क़ुरान के उतरने के समय थी। इसंानी 
समाज की कोई भी तब्दीली इसमें बदलाव नहीं ला सकी। यह तथ्य इस बात का 
पक्का प्रमाण ह ैकि क़ुरान एक ऊँचा और चमत्कारी शब्द ह।ै पिछले पंद्रह सौ 
साल की परूी तारीख़ इस बात को निश्चित रूप से साबित कर चकुी ह ैकि क़ुरान 
एक चमत्कार ह।ै अब इसकी चमत्कारी विशषेता को साबित करने के लिए किसी 
और प्रमाण की आवश्यकता नहीं। 

सामाजिक बदलाव

सामाजिक बदलाव भाषाओ ंपर किस तरह असर डालते हैं, इसे समझने के लिए 
लैटिन भाषा का उदाहरण लीजिए। लैटिन का कें द्र बाद के समय में भले ही इटली 
बना, लेकिन असल में यह भाषा इटली की अपनी नहीं थी। लगभग 1200 साल 
ईसा परू्व, जब लोह ेका ज़माना शरुू हुआ, तो मध्य यरूोप के क़बीलों ने आसपास 
के इलाक़ों की तरफ़ फैलना शरुू किया। इन क़बीलों में से कुछ, खासकर आल्प्स 
पर्वत के क़बीलों ने इटली में प्रवेश किया और रोम तथा उसके आस-पास बस 
गए। उनकी बोली और वहां की स्थानीय बोली के मिलन से जो भाषा बनी, 
वही शरुुआती लैटिन भाषा थी। तीसरी सदी ईसा परू्व में, लिवियस एडं्रोनिकस 
ने यनूानी भाषा के कुछ नाटकों और कहानियों का अनवुाद लैटिन में किया। इस 
तरह लैटिन भाषा ने साहित्यिक भाषा के यगु में प्रवेश किया। पहली सदी ईसा 
परू्व में जब रोमन साम्राज्य बना, तो उसने लैटिन को अपनी सरकारी भाषा बना 
लिया। ईसाई धर्म के फैलाव से भी इसे मज़बतूी मिली। इस तरह धर्म, राजनीति, 
समाज और अर्थव्यवस्था के बल पर इसकी तरक्क़ी होती रही। यहां तक कि यह 
भाषा परुाने यरूोप के लगभग परेू हिस्से में फैल गई। सेंट ऑगस्टीन (354–430 
ई.) के समय में लैटिन अपने शिखर पर थी। मध्य यगु में लैटिन भाषा को दनुिया 
की सबसे बड़ी अतंरराष्ट्रीय भाषा माना जाता था।



234

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

आठवीं सदी में मसु्लिम समदुायों का उदय हुआ और उन्होंने रोमन साम्राज्य को 
तोड़कर उसे कॉन्स्टैन्टिनोपल में शरण लेने को मजबरू कर दिया। 1453 में तरु्कों ने 
कॉन्स्टैन्टिनोपल को जीत लिया और वहां से भी उसका अतं कर दिया।

हज़ार साल पहले जब रोमन साम्राज्य टूटा, तो अलग-अलग क्षेत्रीय बोलियों 
को उभरने का मौक़ा मिला। यही बोलियाँ, लैटिन के मले के साथ बाद में वो 
भाषाए ँबन गई ंजिन्हें आज हम फ्रें च, इटालियन, स्पेनिश, परु्तगाली और रोमन 
भाषाए ँकहते हैं। अब लैटिन भाषा सिर्फ  रोमन चर्च की पजूा की भाषा ह ैऔर 
विज्ञान और क़ाननू की शब्दावली में इस्तेमाल होती ह।ै अब यह कोई जीवित 
भाषा नहीं ह,ै बल्कि इसकी पहचान ऐतिहासिक ह।ै उदाहरण के तौर पर, न्यूटन 
(1642–1727) की प्रिंसिपिया अगर कोई असली भाषा में पढ़ना चाह ेतो उसे 
प्राचीन लैटिन भाषा सीखनी पड़ेगी।

यही हाल सभी परुानी भाषाओ ं के साथ हुआ ह।ै हर भाषा अलग-अलग 
सामाजिक हालात के असर में बदलती रही। यहां तक कि शरुू की भाषा ख़त्म 
हो गई और उसकी जगह दसूरी बदली हुई भाषा ने ले ली। जातीय मले-जोल, 
सभ्यताओ ंकी टक्कर, राजनीतिक बदलाव, समय का परिवर्तन—जब भी किसी 
भाषा के साथ ये घटनाए ंघटी हैं, तो वह परूी तरह से बदल गई ह।ै यही सब हालात 
पिछले डेढ़ हज़ार सालों में अरबी भाषा के साथ भी आए। लेकिन हरैानी की 
बात ह ैकि अरबी भाषा में कोई बदलाव नहीं हुआ। इस लगातार बदलती भाषाई 
दनुिया में अरबी का अपनी असली हालत पर बाक़ी रहना परूी तरह क़ुरान  का 
चमत्कार ह।ै

70 ईस्वी में यहूदी क़बीले शाम (सीरिया) से निकलकर यस्रिब (मदीना) आए। 
यहां उस समय अमालिक़ा नाम की जाति बसी हुई थी, जिनकी भाषा अरबी थी। 
अमालिक़ा के साथ मले-जोल के बाद यहूदी नस्लों की भाषा अरबी बन गई। 
हालांकि उनकी अरबी आम अरबों की भाषा से अलग थी। वह इब्रानी और 
अरबी का एक मिश्रण थी। यही घटना इस्लाम के बाद अरबों के साथ बड़े पैमाने 
पर हुई, जब वे अपने दशे अरब से निकलकर एशिया और अफ्रीका के उन दशेों 
में पहुचं ेजहां दसूरी भाषाए ँबोली जाती थीं। लेकिन इस मले-जोल का कोई असर 
उनकी भाषा पर नहीं पड़ा। अरबी हमेशा अपनी असली स्थिति में सरुक्षित रही।



235

सबसे बड़ा करिश्मा — क़ुरा  

क़ुरान  के आने के बाद अरबी भाषा के लिए ऐसा पहला मौक़ा खदु शरुुआती 
इस्लामी दौर में आया। इस्लाम अरब के अलग-अलग क़बीलों में फैला। वे लोग 
इस्लामी शहरों में एक जगह बसने लगे। अलग-अलग क़बीलों की बोलियाँ 
उच्चारण, लहजे आदि के मामले में काफी अलग थीं। अब ूअम्र बिन अल-अला 
को कहना पड़ा था: “क़बीला हिम्यर की भाषा हमारी भाषा नहीं ह ैऔर उनकी 
बोली हमारी बोली से अलग ह”ै (मोजम मतन अल-लगु़ा, शखे़ अहमद रज़ा, 
खण्ड 1, पषृ्ठ 40)।

एक बार हज़रत उमर ने एक सहाबी को क़ुरान  पढ़ते हुए सनुा तो उन्हें पकड़कर 
रसलू अल्लाह के पास ले गए, क्योंकि वे क़ुरान  की आयतों को इतने अलग 
तरीक़े से पढ़ रह ेथे कि हज़रत उमर यह नहीं समझ सके कि वह क़ुरान  का कौन-
सा हिस्सा पढ़ रह ेहैं (मसुनद अहमद, हदीस संख्या 296–297)। इसी तरह, एक 
बार रसलू अल्लाह ने एक अरब क़बीले के प्रतिनिधिमडंल से उनकी अपनी 
बोली में बातचीत की, तो हज़रत अली को ऐसा लगा जैसे आप कोई दसूरी भाषा 
बोल रह ेहों।

इसका बड़ा कारण उच्चारणों का अतंर था। जैसे, बन ूतमीन जो परू्वी नज्द में 
रहते थे, वे “ज” का उच्चारण “य” से करते थे। वे “मस्जिद” को “मसीद” और 
“शजरात” को “सरात” कहते थे। इसी तरह बन ूतमीन “क़” को “ज” बोलते थे। 
जैसे “तरीक़” को “तरीज”, “सिद्दीक़” को “सिद्दीज”, “क़दर” को “जदर”, और 
“क़ासिम” को “जासिम” कहते थे। इस तरह अलग-अलग क़बीलों के मिलने 
से भाषाई इतिहास के सामान्य नियम के अनसुार एक नया बदलाव शरुू होना 
चाहिए था, जो अतंतः एक नई भाषा के बनने तक चल सकता था। लेकिन क़ुरान 
की श्रेष्ठ भाषा ने अरबी को इस तरह अपने प्रभाव में ले रखा था कि उसमें इस 
तरह का बदलाव शरुू ही नहीं हो सका। इसके उलट, वह घटना घटी जिसे डॉक्टर 
अहमद हसन ज़य्यात (1885–1968) ने इन शब्दों में बताया ह:ै

“इस्लाम के बाद मज़ुर (क़बीला) की भाषा सिर्फ  एक जाति की 
भाषा नहीं रही, बल्कि उन सभी जातियों की भाषा बन गई जो 
ख़दुा के धर्म में दाखिल हुए थे।”



236

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

फिर ये अरब मसुलमान अपने दशे से बाहर निकले। उन्होंने एक ओर जिब्राल्टर 
(Gibraltar) तक और दसूरी ओर काशगर (Kashgar) तक जीत हासिल कर 
ली। इन इलाकों में अलग-अलग भाषाए ँबोली जाती थीं। वहाँ लोग फ़ारसी, 
क़िब्ती, बर्बरी, इब्रानी, सिरियानी, यनूानी, लातिनी, और आरामी भाषाए ँबोलते 
और लिखते थे। इनमें कुछ जातियाँ ऐसी थीं जो अपने राजनीतिक व्यवस्था और 
सभ्यता में अरबों से कहीं आगे बढ़ी हुई थीं। वे इराक़ में दाखिल हुए, जो एक 
बहुत परुानी सभ्यता का कें द्र था और जहाँ कई बड़ी जातियों का मिलन होता रहा 
था। उनका मले मिलाप ईरान से हुआ, जो उस समय की दो सबसे बड़ी ताक़तों में 
से एक था। उनका सामना रोमी संस्कृति  और ईसाई धर्म से हुआ, जिसे बहुत श्रेष्ठ 
स्थान प्राप्त हो चकूा था। फिर वो शाम (सीरिया) पहुचं,े जहाँ फिनीकी, कनआनी, 
मिस्री, यनूानी, और गस्सानी जातियों ने अपने तौर-तरीकों के गहरे प्रभाव छोड़े 
थे। उनका मकुाबला मिस्र से हुआ, जहाँ परूब और पश्चिम के विचार मिलते थे। ये 
सारी वजहें इस बात के लिए काफी थीं कि अरबी में एक नया बदलाव शरुू हो 
और परुानी भाषा में नए असर जडु़कर एक नई भाषा बन जाए—जैसा कि दसूरी 
भाषाओ ंके साथ हुआ। मगर इतने बड़े भाषाई भचूाल के बावजदू, क़ुरान इस 
भाषा के लिए एक श्रेष्ठ मापदडं बन गया, जिसने बाक़ी सभी असर को बेअसर 
कर दिया।

इस्लाम की फुतहूात (विजयों) के बाद अरबी भाषा सिर्फ  एक दशे की भाषा नहीं 
रही, बल्कि कई दर्जन दशेों और जातियों की भाषा बन गई। एशिया और अफ्रीका 
की ग़ैर-अरबी जातियों ने जब इस्लाम अपनाया, तो उनकी भाषा भी धीरे-धीरे 
अरबी होती गई। स्वाभाविक रूप से इन विदशेी लोगों में अरबी बोलने की वह 
कुशलता नहीं थी, जो खदु अरबों में थी। उनकी भाषा में उनकी परुानी भाषाओ ं
के असर से कई गलतियाँ आ गई।ं और यही नहीं, खदु उन अरबों में भी, जो बहुत 
जागरूक नहीं थे, धीरे-धीरे वे इन जातियों से असर लेने लगे। यहाँ तक कि खदु 
उनकी भाषा भी बदलने लगी। बड़े-बड़े शहरों में ये गलतियाँ सबसे ज़्यादा थीं, 
क्योंकि वहाँ कई अलग-अलग जातियों के लोग रहते थे। यह गड़बड़ी बढ़ते-बढ़ते 
पढ़े-लिख ेऔर असरदार लोगों तक पहुचँ गई।



237

सबसे बड़ा करिश्मा — क़ुरा  

ज़ियाद बिन उमय्या (623–673 ई.) के दरबार में एक बार एक व्यक्ति आया और 
बोला: “तवुफु्फ़िया अबाना व-तरका बननू” (हमारा पिता मर गया और संतानों 
को छोड़ गया)। अरबी व्याकरण के अनसुार, इस वाक्य में “अबाना” की जगह 
“अबनूा” और “बननू” की जगह “बनीन” होना चाहिए था। उस समय इस तरह 
की अनगिनत भाषाई गड़बड़ियाँ फैल गई थीं। अन्य परुानी भाषाओ ंके साथ जो 
कुछ हुआ, वही अरबी के साथ भी होना था। लेकिन यहाँ भी क़ुरान की भाषा की 
ऊँचाई, अरबी भाषा के लिए एक ढाल बन गई और अरबी की वही शक्ल बनी 
रही जो क़ुरान ने तय कर दी थी।

ऐसी कई घटनाए,ँ जो अरबी की पिछले लगभग डेढ़ हज़ार साल की कहानी में 
बार-बार हुई हैं, क़ुरान के एक चमत्कार होने का खलुा सबतू हैं। क्योंकि यह सब 
कुछ सिर्फ  क़ुरान की महानता का ही असर था, जिसने अरबी को किसी बड़े 
बदलाव का शिकार नहीं बनने दिया।

दसूरी सदी हिजरी में उमवी (बनी उमय्या) हुकूमत का अतं और अब्बासी शासन 
की शरुुआत अरबी भाषा के लिए एक बड़ा इम्तिहान था। बनी उमय्या की हुकूमत 
परूी तरह से अरबी हुकूमत थी। उमय्यद शासक अरबी जातीयता और अरबी 
भाषा-साहित्य के समर्थन में इतने ज़्यादा पक्षपाती थे कि वे हद से गजुर जाते थे। 
उन्होंने अपनी राजधानी दमिश्क़ को बनाया था, जो अरब गांवों की सीमा पर 
स्थित था। उनकी सेना, सरकारी कर्मचारी और अधिकारी सभी अरब ही हुआ 
करते थे। लेकिन अब्बासी हुकूमत में ईरानियों का प्रभतु्व हो गया। अब्बासियों 
ने ईरानियों की मदद से ही बनी उमय्या सरकार को हटाया था, इसलिए उनकी 
व्यवस्था में ईरानी लोगों का शामिल होना ज़रूरी हो गया था। यहाँ तक कि 
अब्बासियों ने राजधानी बग़दाद को बनाया, जो ईरान के बहुत पास था। उन्होंने 
ईरानियों को इतनी छूट दी कि वे सरकार के सभी कामों में स्वतंत्र रूप से शामिल 
हो गए। उन्होंने अरबी और अरबी संस्कृति  को तचु्छ समझा और जानबझू कर 
उसे कमज़ोर करने की कोशिशें शरुू कर दीं। अरब लोगों की प्रधानता में कमी 
आते ही ईरानी, तरु्की, सिरियानी, रोमी और बर्बरी तत्व शासन और समाज के 



238

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

हर हिस्से में छा गए। अरबों और ग़ैर-अरबों में रिश्ते बनने लगे। आर्य संस्कृति  
और सेमिटिक (यहूदी-अरबी) संस्कृति  के मिलने से भाषा और संस्कृति  में एक 
नया बदलाव आ गया। परुाने साम्राज्य के वंशज और जागीरदारों के बेटे फिर से 
उभरने लगे। उन्होंने अपने परू्वजों की संस्कृति  को फिर से ज़िंदा करने की कोशिशें 
शरुू कर दीं। 

इन घटनाओ ंका अरबी भाषा पर बहुत गहरा असर पड़ा। मतुनब्बी (915–965 
ई.) के समय में अरबी की जो हालत हो चकुी थी, उसका अदंाज़ा उसके कुछ 
शरेों से होता ह:ै

“शअब-ए-बवान (ईरान) के मकान खबूसरूती में सभी मकानों से 
ऐसे बेहतर हैं जैसे सभी मौसमों में बसंत का मौसम। 

लेकिन इस बस्ती में एक अरबी यवुक (मैं), अपने चहेरे, हाथ 
और भाषा के लिहाज़ से एकदम अजनबी ह।ै 

पैग़म्बर सलैुमान (जो जानवरों तक की बोलियाँ समझते थे) 
के अधीन जिन्नात थे, अगर यहाँ आए,ं तो उन्हें अपने साथ 
अनवुादक रखना पड़ेगा।” 

(शरह दीवान अल-मतुनब्बी, बेरूत, 1938, पषृ्ठ 384)

तरु्कों और कुर्दों ने भी इस मामले में ईरानियों की नक़ल की। लेकिन क़ुरान की 
साहित्यिक ऊँचाई अरबी भाषा के लिए ढाल बनी रही। इस तरह की कोशिशों से 
कुछ समय के लिए हलचल ज़रूर हुई, लेकिन वह जल्द ही थम गई और अरबी 
भाषा में कोई स्थायी बदलाव नहीं हो सका।

ख़लीफ़ा मतुवक्किल (207-247 हिजरी) के बाद विदशेी जातियाँ — ईरानी 
और तरु्क  — अरब क्षेत्रों में बहुत अधिक दखल दनेे लगीं। 656 हिजरी में हलाकू 
ख ा़ँ ने बग़दाद की हुकूमत को तबाह कर दिया। 898 हिजरी में अदंलसु की अरब 
हुकूमत को यरूोपीय दशेों ने समाप्त कर दिया। 923 हिजरी में मिस्र और शाम से 
फ़ातिमी हुकूमत का अतं हो गया और इन अरब इलाकों की सरकार उसमानी 



239

सबसे बड़ा करिश्मा — क़ुरा  

तरु्कों के क़ब्ज़े में चली गई। इस्लामी हुकूमत की राजधानी अब क़ाहिरा के बजाय 
कुस्तुंतनुिया (इस्तांबलु) हो गई। सरकारी भाषा अरबी के बजाय तरु्की बना दी 
गई। अरबी भाषा में बाहरी भाषाओ ंके शब्द और ढंग बड़ी मात्रा में आने लगे।

अरब दनुिया पर पाँच सौ से ज़्यादा साल ऐसे गजु़रे जब सारी अरब धरती विदशेी 
बादशाहों के झडें के नीच े रही। यहाँ तक कि मगु़ल, तरु्क  और ईरानी शासक 
अरब के निशानों तक को मिटाने पर तलेु रह।े अरबी के पसु्तकालय (कुतबु-
ख़ाने) जलाए गए, मदरसे उजाड़े गए, विद्वानों को अपमानित किया गया। उसमानी 
हुकूमत ने अपनी परूी ताक़त के साथ अरबों को तरु्क  बनाने की वह कोशिश की 
जिसे जमालदु्दीन अफ़ग़ानी ने बिल्कु ल ठीक तौर पर “अरबों को तरु्क  बनाना” 
कहा ह।ै मगर इनमें से कोई भी घटना अरबी भाषा में कोई स्थायी बदलाव नहीं 
ला सकी। बग़दाद और बखु़ारा में तातारियों ने, शाम में ईसाई सेनाओ ंने और 
अदंलसु में यरूोपीय दशेों ने अरबी भाषा, साहित्य और संस्कृति  को जो नकुसान 
पहुचँाया, वे अरबी भाषा को मिटाने के लिए परूी तरह काफ़ी थे। इसके बाद, दसूरी 
भाषाओ ंके इतिहास की तरह, यह होना चाहिए था कि अरबी भाषा अपनी अन्य 
सामी भाषाओ ंमें मिल जाती। यह कहना ठीक होगा कि अगर तरु्कों की अज्ञानता 
और ईरानियों का पक्षपात बीच में न होता, तो आज अरबी भाषा दनुिया भर के 
मसुलमानों की एकमात्र भाषा होती। फिर भी जहां तक अरब इलाकों की बात ह,ै 
वहां इसका अपनी परुानी शान के साथ बाक़ी रहना परूी तरह क़ुरान का चमत्कार 
था। क़ुरान की महानता ने लोगों को इस दौरान मजबरू किया कि वे अरबी भाषा 
से अपना संबंध सरकार और सत्ता के विरोध के बावजदू बनाए रखें। यही वजह 
ह ै कि उस ज़माने में भी बहुत से ऐसे लोग पैदा हुए जिन्होंने अरबी भाषा और 
साहित्य की सेवा की। उदाहरण के लिए, इब्न मजं़ूर (630-711 ई.) और इब्न 
खलदनू (732-808 हिजरी)।

नेपोलियन (1769-1821 ई.) के 1798 ई. में क़ाहिरा में प्रवेश के बाद जब मिस्र 
में छापाख़ाना आया और शिक्षा का दौर शरुू हुआ तो अरबी भाषा को एक नई 
ज़िंदगी मिली। लेकिन पिछले सैकड़ों वर्षों की हालत ने यह स्थिति बना दी थी कि 
मिस्र और शाम के दफ्तरों की भाषा तरु्की और अरबी का एक मिश्रण बन गई थी।



240

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

1882 में मिस्र पर अगं्रेज़ों के क़ब्ज़े के बाद फिर स्थिति बदली। उन्होंने अरबी के 
ख़िलाफ़ अपनी परूी ताक़त झोंक दी। सारी पढ़ाई अगं्रेज़ी के माध्यम से अनिवार्य 
कर दी गई। अलग-अलग भाषाए ँसिखाने वाले संस्थान बंद कर दिए गए। इसी 
तरह जिन अरब क्षेत्रों पर फ्रांसीसी हुकूमत आई, वहां उन्होंने फ्रें च को फैलाया। 
लेकिन लगभग सौ साल तक अगं्रेज़ी और फ्रें च भाषाओ ंके प्रभाव के बावजदू 
अरबी भाषा अपनी असली स्थिति में बनी रही। इसमें शब्दों की संख्या ज़रूर 
बढ़ी। उदाहरण के लिए, टैंक के लिए “दब्बाबा” शब्द प्रचलित हुआ जो पहले 
एक साधारण यदु्ध-यंत्र (गोलाबारी यंत्र) के लिए बोला जाता था। इसी तरह बहुत 
से विदशेी शब्द अरबी रूप लेकर आम हो गए, जैसे “दकु्तूर ” (डॉक्टर)। मगर इससे 
मलू भाषा में कोई बदलाव नहीं आया। असली भाषा आज भी वही ह ैजो क़ुरान 
के उतरने के समय मक्का में प्रचलित थी।

साहित्यिक विकास

भाषाओ ंमें बदलाव का दसूरा कारण लेखकों और साहित्यकारों की कोशिशें 
हैं। जब भी कोई असाधारण लेखक या साहित्यकार पैदा होता ह,ै वह भाषा को 
खींचकर एक नई भाषा-शलैी की ओर ले जाता ह।ै इस तरह भाषा बदलाव और 
विकास के दौर से गज़ुरती रहती ह,ै और बदलते-बदलते कुछ से कुछ हो जाती ह।ै 
लेकिन अरबी भाषा में इसके उलट यह हुआ कि क़ुरान ने पहले ही दिन एक ऐसा 
ऊँचा स्तर पेश कर दिया कि किसी इसंानी लेखक के लिए यह ममुकिन नहीं हो 
सका कि वह उससे ऊपर जा सके। इस कारण अरबी भाषा उसी शलैी पर टिकी 
रही जो क़ुरान ने इसके लिए तय कर दी थी। दसूरे शब्दों में, अरबी भाषा में क़ुरान 
के बाद कोई दसूरा “क़ुरान” नहीं लिखा जा सका। इसलिए यह भाषा भी क़ुरानी 
भाषा के अलावा कोई और रूप नहीं ले सकी।

अब अगं्रेज़ी भाषा का उदाहरण लीजिए। सातवीं सदी ईसवी में यह एक मामलूी 
स्थानीय बोली थी जिसमें किसी गहरे विचार को ज़ाहिर करना ममुकिन नहीं था। 
पाँच सौ साल से भी ज़्यादा समय तक यही हाल रहा। जब अगं्रेज़ी भाषा का 



241

सबसे बड़ा करिश्मा — क़ुरा  

पहला बड़ा लेखक जॉफ़्रे  चॉसर (Geoffrey Chaucer) पैदा हुआ, उस समय 
इगं्लैंड की दरबारी भाषा फ्रें च थी। चॉसर, जो लैटिन, फ्रें च और इटैलियन भाषाए ं
जानता था, ने अगं्रेज़ी में कविताए ंलिखीं। अपनी असाधारण समझ और अन्य 
भाषाओ ंके ज्ञान की वजह से वह इसमें सफल हुआ कि अगं्रेज़ी बोली को आगे 
बढ़ाए और इसे एक ज्ञान की भाषा बनाए। अर्नेस्ट हॉउज़र (Ernest Hauser) 
के शब्दों में, उसने अपनी सफल कविताओ ंके ज़रिए अगं्रेज़ी को एक मज़बतू 
बढ़ावा (फर्म बसू्ट) दिया। उसने आवामी बोली को एक शक्तिशाली भाषा बना 
दिया जिसमें आगे बढ़ने की संभावनाए ंछिपी थीं (रीडर्स डाइजेस्ट, जनू 1975)।

दो सौ साल तक चॉसर अगं्रेज़ी लेखकों और कवियों के लिए मार्गदर्शक बना रहा। 
फिर विलियम शके्सपियर (1558-1625) आया, जिसने चॉसर से भी अधिक 
उत्कृ ष्ट साहित्य पेश किया। अपनी कविताओ ंऔर नाटकों के ज़रिए उसने अगं्रेज़ी 
को फिर से एक नया स्तर दिया। अब अगं्रेज़ी भाषा एक क़दम और आगे बढ़ी और 
विकास की नई राह पर चल पड़ी। यह दौर लगभग सौ साल तक रहा, जब तक 
कि विज्ञान के आने से ज़िंदगी के दसूरे क्षेत्रों की तरह साहित्य में भी नए मानक 
बनने लगे। अब कविता की जगह गद्य (prose) और क़िस्सागोई की जगह सच्ची 
घटनाओ ं को महत्व मिलने लगा। इसके प्रभाव से अगं्रेज़ी में वैज्ञानिक शलैी 
सामने आई। जोनाथन स्विफ्ट (Jonathan Swift, 1667-1745) से लेकर टी. 
एस. एलियट (T.S. Eliot, 1888-1965) तक दर्जनों लेखक पैदा हुए जिन्होंने 
भाषा को वह नया स्तर दिया जो आज हमारे सामने ह।ै 

यही प्रक्रिया हर भाषा में हुई ह।ै एक के बाद दसूरा अधिक अच्छा लेखक या 
लेखकों का समहू सामने आता ह ैऔर वह भाषा को नई शलैी दकेर नए दौर की 
ओर ले जाता ह।ै इस तरह भाषा बदलती रहती ह,ै यहाँ तक कि कुछ सदियाँ बीत 
जाने के बाद इतना फ़र्क  आ जाता ह ैकि बाद के लोग बिना शब्दकोश या व्याख्या 
के पहले की भाषा को समझ ही नहीं सकते।

इस नियम से केवल एक भाषा अलग ह ै— वह ह ैअरबी। यही बात क़ुरान के 
इस दावे के लिए काफ़ी ह ैकि कोई इसंान क़ुरान जैसी किताब नहीं बना सकता। 



242

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

निस्संदहे इसका एक प्रमाण यह भी ह ै कि पिछले कई सौ सालों में बहुत से 
लोगों ने क़ुरान के जवाब में कोई दसूरी किताब लिखने की कोशिश की, लेकिन 
सभी नाकाम रह।े जैसे — मसुैलमा बिन हबीब, तलैुहा बिन खवुैलिद, नज़र बिन 
हारिस, इब्न अल-रावंदी, अब ूअल-आला अल-मआर्री, इब्न अल-मकु़फ़्फ़ा, 
मतुनब्बी वगैरह। इस सिलसिले में जो बातें उनकी ओर से पेश की गई हैं, वे इतनी 
निम्न-स्तरीय हैं कि उन्हें क़ुरान के मक़ुाबले रखना भी मज़ाक लगता ह।ै जैसे, 
मसुैलमा के “क़ुरान” का एक हिस्सा यह था:

“ऐ मेंढकी, त ूमेंढकों की बेटी ह,ै जितना टर्रा सकती ह ैटर्राओ, 
न त ूपानी को गंदा करती ह,ै न पीने वालों को रोकती ह।ै” (अल-
बिदायह व अन-निहायह, खण्ड 9, पषृ्ठ 473)

इसी तरह मसुैलमा की एक और “प्रेरणा” यह थी:

“निस्संदहे अल्लाह ने गर्भवती औरत पर बड़ा एहसान किया, 
उसके अदंर से एक दौड़ती हुई जान को निकाला, झिल्ली और 
पेट के अदंर से।” (सीरत इब्न हिशाम, खण्ड 2, पषृ्ठ 577)

हालांकि इससे भी बड़ा प्रमाण वह निरतर घटना ह ैजिसे फ्रें च विद्वान अर्नेस्ट रेनां 
(Ernest Renan, 1823–1892) ने एक “भाषाई चमत्कार” कहा ह।ै जिस तरह 
दसूरी भाषाओ ंमें बड़े लेखक पैदा होते रह ेहैं, वैसे ही अरबी में भी कवि, लेखक 
और साहित्यकार पैदा हुए और होते रह ेहैं, मगर इस परूी अवधि में भाषा का कोई 
ऐसा माहिर नहीं आया जो क़ुरान से बेहतर साहित्य पेश करके अरबी भाषा में नया 
स्तर स्थापित करता और भाषा को नए दौर में ले जाता। इसलिए भाषा उसी स्तर 
पर बनी रही जो क़ुरान ने इसके लिए तय कर दिया था। अगर दसूरी भाषाओ ंकी 
तरह अरबी में भी ऐसे लोग आते जो क़ुरान से बेहतर साहित्य पेश करते तो यह 
ममुकिन नहीं था कि भाषा एक ही जगह पर ठहर जाती।

क़ुरान की मिसाल अरबी भाषा में ठीक वैसी ह ैजैसे किसी भाषा में सबसे ऊँचा 
लेखक पहले ही दिन पैदा हो जाए। ज़ाहिर ह ैकि उसके बाद कोई लेखक नहीं 
आएगा जो भाषा में कोई बदलाव ला सके। क़ुरान के उतरने के समय जो भाषा 



243

सबसे बड़ा करिश्मा — क़ुरा  

अरब में प्रचलित थी, क़ुरान ने उसे तराश कर सबसे ऊँच ेस्तर के साहित्य में ढाल 
दिया। उसके बाद उसमें बदलाव की कोई गुंजाइश नहीं रही।

क़ुरान ने अरबी की पारंपरिक शलैियों में बढ़ोत्तरी करके उसमें विस्तार का रास्ता 
खोला। जसेै, सरूह इख़लास में “अहद” शब्द का उपयोग। अरबी भाषा में इससे 
पहले यह शब्द केवल सम्बन्धसचूक शब्द (जसेै — यौमलु अहद = रविवार) या 
सपंरू्ण निषधे (जसेै — मा जाअनी अहदनु = मरेे पास कोई नहीं आया) में आता 
था। लेकिन क़ुरान ने यहाँ “अहद” शब्द को अल्लाह के विशषेण (adjective) 
के रूप में इस्तेमाल किया, जो अरबी में असाधारण बात थी।

क़ुरान में दसूरी भाषाओ ंके शब्दों को भी शामिल किया गया। जैसे — इस्तबरक़ 
(फारसी), क़सवरा (हब्शी), सिरात (यनूानी), यम (सीरियाई), ग़स्साक़ (तरु्की), 
क़िस्तास (रोमी), मलकूत (आरामी), काफ़ूर  (हिदंी) आदि। जब मक्का के लोगों 
ने कहा कि “यह रहमान कौन ह?ै” (क़ुरान, 25:60), तो इसके पीछे यह वजह थी 
कि “रहमान” शब्द अरबी का नहीं था। यह सबाई और हमीरी भाषाओ ंसे आया 
था। यमन और हब्शा के ईसाई लोग अल्लाह को “रहमान” कहते थे। जब क़ुरान 
ने इस शब्द को अपनाकर अल्लाह के लिए इस्तेमाल किया, तो मक्का वालों को 
वह शब्द अजनबी लगा और उन्होंने कहा — “रहमान क्या ह?ै”। क़ुरान में ऐसी 
ग़ैर-अरबी मलू के 100 से अधिक शब्द माने जाते हैं जो फारसी, रोमी, नबती, 
हब्शी, इब्रानी, सीरियाई, क़िब्ती आदि भाषाओ ंसे लिए गए हैं।

हालाँकि क़ुरान क़ुर श की भाषा में उतरा, लेकिन इसमें दसूरे अरबी क़बीलों की 
भाषा भी शामिल की गई। जैसे, क़ुरान में “फ़ातिर” शब्द आया ह।ै अब्दुल्लाह 
इब्न अब्बास, जो एक क़ुर शी मसुलमान थे, कहते हैं:

“मैं नहीं समझता था कि ‘फ़ातिरुस्समावात वल-अर्ज़’ 
(आसमानों और ज़मीन का बनाने वाला) का क्या मतलब 
ह,ै जब तक कि दो दहेाती लोग मरेे पास नहीं आए और एक 
ने कहा: अना फ़तर्तुहा (मैंने यह कुआ ंशरुू किया।), तब मझु े
इसका मतलब समझ में आया।” (तफ़सीर इब्न कसीर, खण्ड 
6, पषृ्ठ 471)



244

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

अब ूहुरैरा कहते हैं: “अल्लाह की क़सम, मैंने ‘सिक्कीन’ (छुरी) का शब्द पहली 
बार क़ुरान की आयत (12:31) में सनुा। उससे पहले हम उसे ‘मदुयह’ कहा करते 
थे।” (सहीह अल-बखु़ारी, हदीस संख्या 3427)

कई शब्द ऐसे थे जो अलग-अलग अरब क़बीलों में अलग-अलग ढंग से बोले 
जाते थे। क़ुरान ने उनमें से सबसे सुंदर और प्रभावशाली शब्द को चनुा और उसे 
अपने अदंाज़ में शामिल किया। जैसे, क़ुर श क़बीले में ‘अअता’ का प्रयोग होता 
था, जबकि हमीर क़बीले में उसी मतलब के लिए ‘अनता’ कहा जाता था। क़ुरान 
ने ‘अनता’ को छोड़कर ‘अअता’ को अपनाया। इसी तरह ‘शनातिर’ की जगह 
‘असाबिअ (उँगलियाँ)’, और ‘क़तअ’ की जगह ‘ज़िइब (भड़ेिया)’ को लिया 
गया, आदि।

क़ुरान असल में क़ुर श की बोली में उतरा ह,ै लेकिन कुछ जगहों पर क़ुर श की 
भाषा को छोड़कर किसी और क़बीले की भाषा-शलैी को अपनाया गया ह।ै 
जैसे: “ला यलित्कु म मिन अअमालिकुम” (वह (अल्लाह) तमु्हार कर्मो में से 
कुछ कमी नहीं करेगा।)— यह बन ूअब्स क़बीले की भाषा ह।ै (अल-इत्क़ान फी 
उलमू-उल-क़ुरान, खण्ड 3, पषृ्ठ 895)

इस तरह क़ुरान ने शब्दों और बोलियों को नया विस्तार और नया सौंदर्य दकेर 
एक ऊँच ेदर्जे की अरबी भाषा का नमनूा बना दिया। यह नमनूा इतना ऊँचा था कि 
इसके बाद कोई लेखक इससे बेहतर स्तर नहीं ला सका। इसीलिए अरबी भाषा 
हमशेा के लिए क़ुरान की भाषा बन गई।

अरबों में जो कहावतें और बोलचाल के ढंग परुाने ज़माने से चले आ रह ेथे, उन्हें 
क़ुरान ने और बेहतर ढंग से पेश किया। जैसे ज़िंदगी की न स्थिरता (अनिश्चितता) 
को एक परुाने अरबी शायर क़अब बिन ज़ुहरै ने इन शब्दों में कहा था: 

“हर इसंान, चाह ेवह कितने भी समय तक सही-सलामत रह,े 

एक दिन ताबतू पर उठाया जाएगा।” 



245

सबसे बड़ा करिश्मा — क़ुरा  

क़ुरान ने इसी बात को इन शब्दों में कहा: “हर व्यक्ति को मौत का स्वाद चखना 
ह।ै” (क़ुरान, 3:185)

प्राचीन अरब में लड़ाई-झगड़ा और हत्या बहुत बड़ी समस्या थी। इस स्थिति ने 
कुछ कहावतों को जन्म दिया, जिन्हें उस समय बहुत ही प्रभावशाली माना जाता 
था। उनका कहना था कि हत्या का इलाज सिर्फ  हत्या ह।ै उन्होंने इस सोच को इन 
शब्दों में पेश किया:

कुछ लोगों की हत्या, सबकी ज़िंदगी ह।ै 

हत्या को इतना बढ़ा दो ताकि वह खदु कम हो जाए।

हत्या को रोकने का सबसे बड़ा उपाय हत्या ह।ै

क़ुरान ने इसी सोच को इन शब्दों में व्यक्त किया ह:ै “और ऐ बदु्धिमानो, तमु्हार 
लिए क़िसास (प्रतिशोध के क़ाननू) में ज़िंदगी ह,ै ताकि तमु अल्लाह से डरते 
रहो।” (क़ुरान, 2:179)

क़ुरान से पहले अरबी और बाक़ी दनुियाभर की भाषाओ ंमें कविता को सबसे 
ऊँचा दर्जा हासिल था। लोग अपनी बातों को कविता में कहना ही सबसे बड़ा 
कमाल मानते थे। लेकिन क़ुरान ने इस आम प्रथा को छोड़कर गद्य (नस्र) का 
तरीक़ा अपनाया। यह अपने-आप में इस बात का प्रमाण ह ैकि क़ुरान अल्लाह 
का वचन ह।ै क्योंकि सातवीं सदी की दनुिया में सिर्फ  वह जीवित और हमशेा रहने 
वाला अल्लाह ही यह जान सकता था कि इसंानों के लिए हमशेा की किताब 
को गद्य में उतारना चाहिए, न कि कविता में — जो आगे चलकर महत्वहीन हो 
जाने वाली थी।

इसी तरह परू्व में किसी बात को बढ़ा-चढ़ाकर कहना साहित्य की बलंुदी समझा 
जाता था। लेकिन क़ुरान ने पहली बार इतिहास में हक़ीक़त बयान करने वाले 
साहित्य की शरुुआत की। पहले यदु्ध और प्रेम ही सबसे लोकप्रिय विषय थे। 
क़ुरान ने नैतिकता, क़ाननू, विज्ञान, मनोविज्ञान, अर्थशास्त्र, राजनीति, इतिहास 
आदि विषयों को शामिल किया। पहले कहानी कहने के माध्यम से बात कही 



246

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

जाती थी, क़ुरान ने सीध ेतौर पर बात करने का ढंग अपनाया। पहले तर्क  का सिर्फ  
अनमुान आधारित ढांचा (syllogism) ही प्रमाण के लिए काफी माना जाता था, 
लेकिन क़ुरान ने सच्चे और वास्तविक तर्क  को सामने रखा। इन सबसे बढ़कर यह 
कि ये सारी बातें क़ुरान में इतनी बलंुद भाषा-शलैी में कही गई हैं कि ऐसा कलाम 
पेश करना किसी भी इसंान के बस में नहीं।

परुाने अरब में यह कहावत थी: “सबसे मीठी कविता वही ह,ै जिसमें सबसे ज़्यादा 
झठू हो।” (तारीख़-अन-नक़्द-अल-अदबी इदं-अल-अरब, डॉ. इहसान अब्बास, 
पषृ्ठ 170) मगर क़ुरान ने एक नया तरीक़ा पेश किया — जिसमें कल्पनाओ ं
और बढ़ा-चढ़ाकर कहने की बजाय सच्चाई थी। इसने सच्चे और हक़ीक़तपसंद 
साहित्य का नमनूा पेश किया। क़ुरान अरबी भाषा और साहित्य का नेततृ्व करने 
वाला बन गया। जाहिलियत (इस्लाम से पहले के समय) के साहित्य का जो 
थोड़ा-बहुत हिस्सा आज महफूज़ ह,ै वह सब क़ुरान की भाषा को समझने और 
उसे सहजेने के लिए इकट्ठा किया गया। इसी तरह भाषा के व्याकरण, शब्दों के 
अर्थ, तफ़्सीर (व्याख्या), हदीस (पैग़म्बर के कथन), फ़िक़्ह (धार्मिक क़ाननू), 
और इल्मे कलाम (इस्लामी दर्शनशास्त्र)— ये सब इसीलिए बने ताकि क़ुरान की 
बातों को समझा और उसकी व्याख्या की जा सके। यहाँ तक कि जब अरबों ने 
इतिहास, भगूोल और अन्य विज्ञानों को अपनाया, तो वह भी क़ुरान की बातों 
को समझने और व्यवहारिक रूप से उसको अपनाने की कोशिश थी। क़ुरान के 
अलावा इतिहास में कोई और उदाहरण नहीं मिलता कि किसी एक किताब ने 
किसी क़ौम को इस क़दर प्रभावित किया हो।

क़ुरान ने अरबी भाषा में जिस तरह बदलाव कर के जो श्रेष्ठ साहित्य तैयार किया, 
वह इतना अलग और सहज ह ैकि कोई भी अरबी जानने वाला व्यक्ति किसी भी 
दसूरी अरबी किताब की भाषा से क़ुरान की भाषा की तलुना करके हर समय यह 
फर्क  दखे सकता ह।ै क़ुरान का ईश्वरीय साहित्य आम इसंानी साहित्य से इतना 
ज़्यादा श्रेष्ठ ह ै कि कोई भी अरबी जानने वाला व्यक्ति इसे माने बिना नहीं रह 
सकता। यहाँ हम उदाहरण के लिए एक घटना पेश करते हैं जिससे इस फर्क  का 
अच्छे से अदंाज़ा हो सकेगा। ततंावी जोहरी (1870–1940) लिखते हैं:



247

सबसे बड़ा करिश्मा — क़ुरा  

“13 जनू 1932 को मरेी मलुाक़ात मिस्र के लेखक उस्ताद 
कामिल गीलानी (1897–1959) से हुई। उन्होंने एक अनोखी 
घटना सनुाई। उन्होंने कहा, मैं एक अमरेिकी इस्लामिक विद्वान 
फिकल (Joshua Finkel, 1904–1983) के साथ था। हमारे 
बीच गहरे साहित्यिक संबंध थे। एक दिन उन्होंने धीरे से मरेे 
कान में कहा, ‘क्या तमु भी उन्हीं लोगों में हो जो क़ुरान को एक 
चमत्कार मानते हैं?’ 

यह कह कर वह एक रहस्यमय हसँी हसँे जिसका मतलब था कि इस विश्वास की 
कोई सच्चाई नहीं ह।ै बस परंपरा के तौर पर मसुलमान इसे मानते चले आ रह े
हैं। उनका मानना था कि उन्होंने कोई ऐसा तीर चलाया ह ैजिसे कोई रोक नहीं 
सकता। उनका यह हाल दखेकर मझु ेभी हसँी आ गई। मैंने कहा: क़ुरान की भाषा 
की सुंदरता के बारे में कोई फ़ै सला करने के लिए ज़रूरी ह ैकि हम खदु अनभुव 
कर लें कि क्या हम वैसी ही बात कह सकते हैं। कोशिश करने से खदु-ब-खदु पता 
चल जाएगा कि हम वैसी बात कहने में सक्षम हैं या नहीं।

इसके बाद मैंने प्रोफेसर फिकल से कहा कि आइए हम एक क़ुरानी विचार को 
अरबी शब्दों में व्यक्त करें। वह विचार यह था: “नरक बहुत विशाल ह।ै” उन्होंने 
इस बात से सहमति जताई और हम दोनों कागज़-कलम लेकर बैठ गए। हमने 
मिलकर लगभग बीस अरबी वाक्य बनाए, जिनमें ऊपर दिए गए विचार को 
अलग-अलग शब्दों में कहने की कोशिश की गई थी। वे वाक्य ये थे:

•	निश्च य ही जहन्नम बहुत ही विशाल ह।ै

•	निश्च य ही जहन्नम उससे भी अधिक विशाल ह ैजितना तमु सोचते हो।

•	 जहन्नम की विशालता को इसंान की बदु्धि कल्पना भी नहीं कर सकती।

•	निश्च य ही जहन्नम परूी दनुिया को समा सकती ह।ै

•	 जब जिन और इसंान जहन्नम में प्रवेश करेंगे तो वह उन्हें समा लेगी और 
तंग नहीं होगी।



248

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

•	 जहन्नम की विशालता का कोई भी वर्णन उसकी सच्चाई के पास तक नहीं 
पहुचँ सकता।

•	निश्च य ही जहन्नम की विशालता के सामने आसमानों और धरती की 
विशालता छोटी ह।ै

•	 जहन्नम की विशालता के बारे में जो भी तमु्हार मन में आए, वह उससे 
अधिक चौड़ी और विशाल ह।ै

•	 जहन्नम की विशालता में तमु ऐसी बातें दखेोगे जिनकी न तमुने कभी 
कल्पना की होगी और न सोची होगी।

•	 चाह ेतमु जितना भी जहन्नम की विशालता की कल्पना करो, तमु कम ही 
करोगे और उसकी सच्चाई के पास नहीं पहुचँ पाओगे।

•	 वह अद्भुत वाक्पटता भी जहन्नम की विशालता का वर्णन करने में असमर्थ 
और परूी तरह अक्षम ह।ै

•	 जहन्नम की विशालता स्वप्न दखेने वालों के सपनों और कल्पना करने 
वालों की कल्पनाओ ंसे भी आगे निकल गई ह।ै

•	 जब तमु कलम उठाकर जहन्नम की विशालता का वर्णन करने लगते हो, 
तो अपने कमी और अक्षम होने का एहसास होता ह।ै

•	 जहन्नम की विशालता का न तो वर्णन किया जा सकता ह ैऔर न ही मन 
में उसकी सटीक कल्पना हो सकती ह।ै

•	 जहन्नम की विशालता का हर वर्णन बस फ़ुज़ू ल और बकवास ह।ै 

जब हम दोनों अपनी कोशिश परूी कर चकेु और हमारे पास कहने को कुछ नया 
नहीं बचा, तो मैंने प्रोफेसर फिकल की तरफ़ जीतने वाली नज़रों से दखेा और 
कहा: “अब आप पर क़ुरान की भाषा की गहराई खलु कर सामने आ जाएगी।” 
मैंने कहा, “जब हम अपनी परूी कोशिश करके यह सब कुछ लिख चकेु हैं।” 
प्रोफेसर फिकल ने पछूा: “क्या क़ुरान ने इस बात को हमसे ज़्यादा सुंदर तरीक़े 



249

रसलू के साथी

से कहा ह?ै” मैंने कहा: “हम तो क़ुरान के सामने बच्चे साबित हुए हैं।” उन्होंने 
हरैानी से पछूा: “क़ुरान में क्या ह?ै” मैंने सरूह क़ाफ़ (50) की आयत नंबर 30 
पढ़ी: “जिस दिन हम नरक से पछूेंगे: क्या त ूभर गई? और वह कहगेी: क्या और 
भी ह?ै” (अर्थ: और लाओ)। यह सनुकर उनका मुहँ खलुा का खलुा रह गया। वे 
इस भाषा की सुंदरता को दखेकर दगं रह गए। उन्होंने कहा: 

“आपने सच कहा, बिल्कु ल सच। मैं परेू दिल से इसको स्वीकार 
करता हू।ँ”

मैंने कहा: यह कोई हरैानी की बात नहीं कि आपने सच्चाई को मान लिया। 
क्योंकि आप एक लेखक हैं और आप शलैी (लिखने के तरीक़े) की महत्ता को 
भली-भांति समझते हैं। यह विद्वान अगं्रेज़ी, जर्मन, इब्रानी और अरबी भाषाओ ं
से अच्छी तरह परिचित था। साहित्य के अध्ययन में उसने अपना परूा जीवन 
लगा दिया था। (स्रोत: शखै़ तंतावी जोहरी, अल-जवाहर फी तफ़सीर अल-क़ुरान 
अल-करीम, मिस्र 1351 हिजरी, खण्ड 23, पषृ्ठ 111-12)

रसूल के साथी

पैग़म्बर महुम्मद (सलल०) के साथी केवल साधारण साथी नहीं थे, बल्कि वे 
स्वयं पैग़म्बर की इतिहास का एक ज़रूरी हिस्सा थे। अल्लाह ने उन्हें इसलिए 
चनुा था कि वे अल्लाह के पैग़म्बर के सहायक बनें। वे आपके साथ मिलकर उस 
इलाही (ईश्वरीय) काम को परूा करें जो आपके ज़रिये परूा किया जाना था। हज़रत 
अब्दुल्लाह बिन मसऊद (रज़ि.) ने पैग़म्बर के साथियों के बारे में कहा: अल्लाह 
ने उन्हें अपने पैग़म्बर की मदद और इस्लाम का संदशे लोगों तक पहुचँाने के लिए 
चनु लिया था (मसुनद अहमद, हदीस संख्या 12375)।

पैग़म्बर के साथियों को यह ऐतिहासिक दर्जा किन विशषेताओ ं की वजह से 
मिला, इस बारे में कुछ बातें यहाँ संक्षेप में बताई जा रही हैं।



250

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

धर्म उनके लिए प्रिय बन गया था।

पैग़म्बर के साथियों की विशषेता क़ुरान में यह बताई गई ह ैकि ईमान उनके लिए 
एक प्यारी चीज़ बन गया था (क़ुरान, 49:7)। मोहब्बत किसी चीज़ से लगाव का 
सबसे श्रेष्ठ दर्जा ह।ै और जब किसी चीज़ से मोहब्बत हो जाती ह,ै तो वह इसंान 
के लिए हर दसूरी चीज़ का विकल्प (option) बन जाती ह।ै इसके बाद इसंान 
का दिमाग़ उस चीज़ के बारे में खदु ही सक्रिय हो जाता ह,ै वह बिना बताए उससे 
जडु़ी हर बात समझने लगता ह।ै भले ही उसे कोई नक्शा न दिया गया हो, लेकिन 
उसका मन उसे खदु ही बता दतेा ह ैकि उसे अपनी प्रिय चीज़ के लिए क्या करना 
ह ैऔर क्या नहीं (क़ुरान, 9:46)।

मोहब्बत के दर्जे में जड़ुाव का मतलब ह ैगहरी रुचि और लगाव। यानी इसंान 
इस्लाम के फायद-ेनक़ुसान को अपना निजी फ़ायदा-नक़ुसान समझने लगे। 
पैग़म्बर के साथियों को इस्लाम से ऐसा ही संबंध हो गया था। वे इस्लाम के लाभ 
से उतने ही खशु होते थे जैसे कोई इसंान अपने बेटे की सफलता से खशु होता ह।ै 
और अगर इस्लाम को कोई नकु़सान होता, तो वे उसी तरह बेचनै हो जाते जैसे 
कोई व्यक्ति अपने बेटे के बारे में बरुी ख़बर सनुकर परेशान हो जाता ह ैऔर तब 
तक शांत नहीं होता जब तक उसकी भरपाई न हो जाए।

जब किसी चीज़ से मोहब्बत हो जाती ह,ै तो इसंान का मन उसके प्रति परूी तरह 
जागरूक रहता ह।ै वह उसकी खातिर हर कुर्बानी दनेे को तैयार हो जाता ह।ै बिना 
बताए ही उसकी ज़रूरतों और मांगों को समझ जाता ह।ै उसे हासिल करने के 
लिए कोई मानसिक रुकावट रास्ते में नहीं आती। वह अपना योगदान दनेे में कोई 
बहाना नहीं बनाता।

जब इसंान किसी मामले को अपना निजी मामला बना लेता ह,ै तो फिर उसे न 
ज़्यादा बताने की ज़रूरत होती ह ैऔर न ही ज़्यादा समझाने की। उसका दिली 
लगाव उसके लिए हर दसूरी चीज़ का विकल्प बन जाता ह।ै वह किसी इनाम की 
उम्मीद किए बिना, एकतरफ़ा रूप से अपना सब कुछ उसपर लटुा दतेा ह।ै उसके 
लिए खोना भी पाना होता ह।ै उसके लिए  बे-क़ीमत हो जाना भी उसकी नज़र में 
सबसे ज़्यादा क़ीमती बन जाता ह।ै उसके लिए वह दनुिया के दसूरे तमाम फ़ायेदों 



251

रसलू के साथी

को अनदखेा कर दतेा ह।ै उसके लिए वह हर तकलीफ़ को ऐसे सह लेता ह ैजैसे 
कोई तकलीफ़ ही न हो।

पैग़म्बर के साथी कोई असाधारण इसंान नहीं थे। वे किसी भी तरह असामान्य 
प्राणी नहीं थे। उनकी ख़ास बात बस इतनी थी कि ‘मोहब्बत’ का जो रिश्ता आम 
इसंान को अपने आप से होता ह,ै वही रिश्ता उन्हें दीन और ईमान से हो गया था। 
आम आदमी अपने भविष्य की तैयारी को जितना ज़रूरी समझता ह,ै उतनी ही 
अहमियत वे इस्लाम के भविष्य को बनाने में दनेे लगे थे। वे धर्म के लिए अपनी 
भमूिका को उतना ही ज़रूरी समझते थे जितना कोई इसंान अपने निजी काम 
के लिए अपने आप को और अपने साधनों को ज़रूरी समझता ह।ै यही उनकी 
विशषेता थी कि वे इतिहास के ऐसे लोग बने जिन्होंने इस्लाम को सबसे बड़ी 
सफलता की ऊँचाई तक पहुचँाया।

पैग़म्बर को इतिहास के आरंभ में पहचान लेना

पैग़म्बर के साथियों की यह विशषे बात थी कि उन्होंने अपने समय के एक 
साधारण इसंान को पैग़म्बर को के रूप में पहचाना और उनका साथ दिया। यह 
इतना मशु्किल काम ह ैकि परेू मालमू इतिहास में ऐसा केवल एक बार हुआ ह।ै 
हर दौर में यह हुआ कि लोगों ने अपने समय के पैग़म्बर को नकारा और उनका 
मज़ाक उड़ाया। बाइबिल में ह:ै “तमुने मरेे नबियों को तचु्छ समझा” (बाइबिल, 
नीतिवचन, 1:25)। ये लोग कौन थे? ये वही थे जो नबियों को मानते थे। उनके 
नाम पर संस्थाए ँथीं, उत्सव होते थे। मगर ये सब परुाने नबियों के नाम पर होता 
था। जहां तक अपने समय के नबी का सवाल था, उनके लिए इनके पास केवल 
मज़ाक और तिरस्कार था। 

यहूदियों ने ईसा (अलैहिस्सलाम) का इनकार किया, हालांकि वे मसूा 
(अलैहिस्सलाम) को मानते थे। ईसाइयों ने महुम्मद (सल्ल०) को नहीं माना, 
जबकि वे हज़रत ईसा को पजूने तक की हद तक सम्मान दतेे थे। उसी तरह क़ुर श ने 
पैग़म्बर महुम्मद (सल्ल०) पर पत्थर फें के और उन्हें घर से निकाल दिया, हालांकि 
वे हज़रत इब्राहीम के वंशज होने पर गर्व करते थे।

इसका कारण क्या ह?ै कारण यह ह ैकि परुाने नबी की नबवूत समय बीतने के 
साथ प्रमाणित बन जाती ह।ै वह नबी उस जाति की पहचान और गर्व का माध्यम 



252

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

बन जाता ह।ै आने वाली पीढ़ियाँ उसे एक पवित्र नायक की तरह मानने लगती 
हैं। उसे मानना अपनी क़ौमी पहचान बनाए रखने जैसा होता ह।ै इसलिए, ऐसे 
नबी को न मानने का सवाल ही नहीं उठता। मगर अपने समय के नबी की नबवूत 
संदहेपरू्ण होती ह।ै वह भ्रम के पर्दे में होती ह।ै उसे मानने के लिए बाहरी पर्दे को 
हटाकर सच्चाई को दखेना पड़ता ह।ै उसका साथ दनेे के लिए अपने अहकंार को 
छोड़ना पड़ता ह।ै उसके मिशन की राह में अपना धन लगाना एक ऐसे मिशन की 
राह में अपनी पूँजी लटुाने जैसा होता ह ैजिसकी सच्चाई अभी साबित नहीं हुई 
ह।ै पैग़म्बर के साथियों ने एक जीवित पैग़म्बर को वैसे ही माना जैसे कोई इतिहास 
के पैग़म्बर को मानता ह।ै

ग़ज़वा-ए-खदंक़ में जब घरेा बहुत सख्त हो गया और ज़रूरी चीज़ें भी नहीं मिल 
पा रही थीं, तो एक मसुलमान ने कहा: महुम्मद हमसे कहते थे कि हमें ईरान और 
रोम के खज़ाने मिलेंगे, और आज यह हाल ह ैकि हम शौच जाने तक को सरुक्षित 
नहीं हैं। (सीरत इब्न हिशाम, खण्ड 2, पषृ्ठ 222)। उस वक़्त पैग़म्बर का वादा 
केवल एक शाब्दिक आश्वासन था। आज वह एक ऐतिहासिक हकीक़त बन चकुा 
ह।ै साथियों ने इस वाद ेको इतिहास बनने से पहले ही सच्चा माना। और हम आज 
इसे इतिहास बनने के बाद सच्चा मानते हैं। इन दोनों के मानने में इतना फर्क  ह ै
कि तलुना करना भी नाममुकिन ह।ै आज एक ग़ैर-मसु्लिम शोधकर्ता भी इस्लाम 
के पैग़म्बर को सबसे महान व्यक्ति कहने पर मजबरू ह,ै लेकिन उनके जीवनकाल 
में उनकी महानता को पहचानना इतना मशु्किल था कि वही लोग पहचान सके 
जिन्हें अल्लाह ने विशषे समझ दी थी।

क़ुरान को विरोध और असहमति के समय अपनाना

सीरत (पैग़म्बर की जीवनी) की किताबों में बताया गया ह ैकि पैग़म्बर के साथी 
लोगों को इस्लाम का संदशे दतेे थे और उन्हें क़ुरान की आयतें सनुाते थे (तबक़ात 
इब्न सअद, खण्ड 1, पषृ्ठ 170)। मदीना में जो साथी इस्लाम का संदशे पहुचँाने 
गए, उन्हें वहाँ “मक़ुरी” यानी क़ुरान पढ़कर सनुाने वाला कहा गया (सीरत इब्न 
हिशाम, खण्ड 1, पषृ्ठ 434)। आज यह बात सामान्य लगती ह।ै लेकिन अगर 



253

रसलू के साथी

आप 1400 साल की परूी तारीख को हटाकर इस्लाम के आरंभिक समय में पहुचंें, 
तो यह एक बहुत अनोखी बात लगेगी जो पहले कभी नहीं हुई और न बाद में। 

आज जब हम ‘क़ुरान’ कहते हैं, तो वह एक महान किताब का नाम ह ैजिसकी 
सच्चाई 14 सदियों से करोड़ों लोग मानते आए हैं। आज अगर कोई कह े कि 
वह क़ुरान से जडु़ा ह,ै तो यह गर्व की बात ह।ै मगर जब यह नाज़िल (अवतरित) 
हो रहा था, तब इसकी ऐसी मान्यता नहीं थी। बहुत से अरब लोग कहते थे कि 
महुम्मद ने परुाने क़िस्सों को जोड़कर एक किताब बना ली ह।ै हम भी चाहें तो 
वैसी ही बना सकते हैं (क़ुरान, 8:31)।

कोई कहता: इसमें वही बातें दोहराई जा रही हैं। महुम्मद के पास कुछ बातें हैं जिन्हें 
वे बार-बार दोहराते हैं (क़ुरान, 25:5)।

ऐसे माहौल में क़ुरान को पहचानना ऐसे था जैसे भविष्य में होने वाली सच्चाई 
को आज दखे लेना। यानी एक छुपी हुई हक़ीकत को उसके साबित होने से पहले 
पहचान लेना। फिर उस समय उसे संदशे पहुचँाने का साधन बना लेना और भी 
मशु्किल था, क्योंकि इसके लिए अपनी पहचान को छोड़कर दसूरे की बात को 
स्वीकार करना पड़ता ह।ै वह भी ऐसे व्यक्ति की बात, जिसकी सच्चाई अभी 
साबित नहीं हुई हो। अरब के मशहूर शायर (कवी) लबीद ने जब इस्लाम अपनाया 
तो उन्होंने शायरी छोड़ दी। किसी ने पछूा क्यों छोड़ी? उन्होंने कहा: क्या क़ुरान 
के बाद भी कोई शायरी? आज अगर कोई व्यक्ति शायरी छोड़कर यह बात कह,े 
तो उसे महानता और लोकप्रियता की ऊँचाइयों तक पहुचँा दिया जाएगा।, मगर 
लबीद की बात और आज के शायर की बात में बहुत फर्क  ह।ै क्योंकि आज का 
शायर इतिहास के अतं में यह बात कह रहा ह,ै जबकि लबीद ने इसे इतिहास के 
आरंभ में कहा था। यही बात क़ुरान में इस तरह आई ह:ै

“तमु में से जो लोग जीत के बाद धन ख़र्च करें और संघर्ष 
(जिहाद) करें, वे उन लोगों के बराबर नहीं हो सकते जो जीत से 
पहले संघर्ष और खर्च करें। जीत से पहले खर्च और संघर्ष करने 
वालों का दर्जा बहुत ऊँचा ह।ै” (क़ुरान, 57:10)



254

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

अप्रमाणित सच्चाई के लिए धन का समर्पण

इब्न अबी हातिम ने एक सहाबी (पैग़म्बर के साथी) का एक क़िस्सा इन शब्दों 
में लिखा ह:ै

अब्दुल्लाह बिन मसऊद रज़ियल्लाहु अन्हु से रिवायत ह ै कि 
जब क़ुरान में यह आयत उतरी कि “कौन ह ैजो अल्लाह को 
अच्छा क़र्ज़ दगेा”, तो हज़रत अब ूदहदाह असंारी ने अल्लाह के 
रसलू सल्लल्लाहु अलैहि व सल्लम से कहा: ऐ ख़ुदा के रसलू, 
क्या अल्लाह सच में हमसे क़र्ज़ चाहता ह?ै आपने फ़रमाया: 
हाँ, ऐ अब ूदहदाह। उन्होंने कहा: ऐ ख़ुदा के रसलू, अपना हाथ 
दीजिए। रावी (विवरण दनेे वाले) कहते हैं कि आपने अपना हाथ 
उनके हाथ में दिया। अब ूदहदाह ने कहा: मैंने अपना बाग़ अपने 
रब को क़र्ज़ में द े दिया। उनका ख़जरू का एक बाग़ था जिसमें 
छह सौ पेड़ थे। उस वक़्त उनकी पत्नी उम्मे दहदाह अपने बच्चों 
के साथ बाग़ में थीं। वे बाग़ में लौटे और आवाज़ दी: ऐ उम्मे 
दहदाह। उन्होंने कहा: हाँ। अब ूदहदाह ने कहा: बाग़ से बाहर 
निकल आओ, क्योंकि इसको मैंने अपने रब को क़र्ज़ में द ेदिया 
ह।ै पत्नी ने कहा: ऐ अब ू दहदाह, आपक सौदा बहुत सफल 
रहा। और फिर वो अपने सामान और बच्चों को लेकर बाग़ से 
बाहर आ गई।ं अल्लाह के रसलू सल्लल्लाहु अलैहि वसल्लम 
ने फ़रमाया: अब ूदहदाह के लिए जन्नत में कितने ही हरे-भरे और 
फलदार पेड़ हैं। (तफसीर इबन कसीर, खण्ड 8, पषृ्ठ 48) 

यह एक मिसाल ह ैजिससे यह समझ में आता ह ैकि सहाबा (पैग़म्बर के साथी) 
जिस धर्म पर ईमान लाए थे, उस धर्म के लिए अपना सब कुछ कुर्बान कर दनेे के 
लिए वे कितने बेचनै रहते थे। यहाँ एक बार फिर याद रखिए कि यह घटना चौदह 
सौ साल पहले की ह।ै आज कोई व्यक्ति अगर धर्म के नाम पर इस तरह का खर्च 
करे, तो ममुकिन ह ैकि लाखों मसुलमानों के बीच प्रसिद्धि के रूप में उसे अपने 
इस खर्च से भी बड़ी चीज़ जल्दी ही मिल जाए। लेकिन पैग़म्बर के साथियों के 
ज़माने में स्थिति बिल्कु ल अलग थी। उस समय धर्म के रास्ते में अपना माल 



255

रसलू के साथी

खर्च करना लोगों की नज़र में एक पागलपन लग सकता था। यह ऊँच ेमीनारों पर 
चमकने के बजाय नींव की मिट्टी में दफ़न हो जाने जैसा था। उस समय सहाबा 
एक ऐसे आदंोलन के नाम पर कदम उठा रह ेथे, जिसकी सच्चाई अभी साबित 
नहीं हुई थी, और जिसके पीछे इतिहास का प्रमाण भी नहीं था। यह ऐसा था मानो 
कोई व्यक्ति एक अनिश्चित उद्देश्य के लिए अपनी संपत्ति द ेरहा हो, जबकि आज 

लोग किसी प्रमाणित और स्वीकार किए गए उद्देश्य के लिए अपनी संपत्ति दतेे हैं।

अपना ताज दूसरे के सिर पर रखना

मदीना में अब्दुल्लाह बिन उबय एक बहुत समझदार और प्रभावशाली व्यक्ति 
था। वह मदीना का सबसे बड़ा और मान्य नेता समझा जाता था। जब मदीना के 
लोगों को आपसी झगड़े और बिखराव को ख़त्म करने की ज़रूरत महससू हुई, 
तो उन्होंने अब्दुल्लाह बिन उबय को चनुा कि उसे अपना शासक बनाया जाए 
और इस बात की निशानी के तौर पर उसे एक ताज पहनाया जाए। (सीरत इब्न 
हिशाम, खण्ड 2, पषृ्ठ 166)

अब्दुल्लाह बिन उबय की ताजपोशी की परूी तैयारी हो चकुी थी कि ठीक उसी 
समय मदीना में इस्लाम पहुचँ गया। मदीना के लोगों की फ़ितरत (स्वभाव) ने 
इसकी सच्चाई को पहचाना और इस्लाम हर घर में फैलने लगा। इसके बाद 
मदीना के लोगों का एक प्रतिनिधि दल मक्का आया और अल्लाह के रसलू 
सल्लल्लाहु अलैहि व सल्लम से मिला और उनकी ज़ुबान से उनका संदशे सनुा। 
उन्हें यह समझ में आया कि मदीना की सामहूिक व्यवस्था के लिए जो नेततृ्व उन्हें 
चाहिए था, वह और बेहतर रूप में महुम्मद बिन अब्दुल्लाह की शक्ल में मौजदू 
ह।ै उन्होंने मदीना के लोगों की तरफ़ से उन्हें यह प्रस्ताव दिया कि आप मदीना आ 
जाइए और हमारे नेता बनकर रहिए। इस्लामी इतिहास की यही वह घटना ह ैजो 
“बैअत अक़बा सानिया” के नाम से मशहूर ह।ै

यह घटना कोई मामलूी बात नहीं थी। यह ऐसा था जैसे कोई इसंान अपना ताज 
किसी और के सिर पर रख द।े प्राचीन क़बायली व्यवस्था में ऐसा होना बहुत ही 
दरु्लभ बात थी। अपने क़बीले से बाहर किसी को बिना शर्त अपना नेता मान 
लेना हमशेा से इसंानों के लिए बहुत मशु्किल काम रहा ह ै— और परुाने समय में 



256

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

तो यह और भी कठिन था। और ख़ास बात यह ह ैकि जब यह घटना घटी, उस 
वक़्त “महुम्मद” वह महान नाम नहीं था जिससे आज हम परिचित हैं। उस समय 
महुम्मद एक ऐसे इसंान थे जिन्हें उनके अपने दशे (मक्का) ने निकाल दिया था। 
जिनके साथ कोई राष्ट्रीय गर्व या ऐतिहासिक प्रतिष्ठा जडु़ी हुई नहीं थी। जो सिर्फ  
एक विवादित व्यक्ति ही नहीं, बल्कि एक उजड़े हुए, बेघर इसंान थे। जिनके लिए 
सब कुछ कुर्बान कर दनेा था और बदले में उनसे कुछ भी पाने की उम्मीद नहीं थी। 
बीसवीं सदी में किसी बर्नार्ड शॉ के लिए यह कहना आसान हो सकता ह ैकि वह 
पैग़म्बर-ए-इस्लाम को यरूोप का नेता बना द।े लेकिन छठी सदी ईसवी में किसी 
के लिए यह सोचना भी असंभव था कि वह आपको एक पैग़म्बर माने और फिर 

अपना सामहूिक नेता भी बना ले। 

अपनी सीमाओ ंको जानना

रसलूलु्लाह (सल्ल०) का तरीक़ा यह था कि जब भी कोई मामला आता, तो 
आप इस बारे में लोगों से सलाह मशविरा करते। आप अपने साथियों को बलुाते 
और उनके सामने वो समस्या रखकर कहते: “ऐ लोगो, मझु ेराय दो”। आप राय 
सभी से मांगते, लेकिन होता ये कि कुछ दरे ख़ामोशी रहती, और फिर हज़रत 
अब ूबक्र खड़े होकर संक्षेप में अपनी राय दतेे और बैठ जाते। इसके बाद हज़रत 
उमर खड़े होते और कुछ बोल कर बैठ जाते। फिर कुछ और लोग मामलूी तौर पर 
बोलते और सामहूिक सहमति से फ़ै सला हो जाता।

पैग़म्बर (सल्ल०) के निधन के बाद जब हज़रत अब ूबक्र की ख़िलाफ़त का समय 
आया, तो उन्होंने भी इसी तरह लोगों को एकत्र कर सलाह लेनी शरुू की। अब 
यह होता कि कुछ समय की ख़ामोशी के बाद हज़रत उमर खड़े होते, संक्षेप में 
अपनी राय रखते और बैठ जाते। फिर कुछ लोग और बोलते और अतं में आम 
सहमति से निर्णय हो जाता। हज़रत उमर के बाद जब पैग़म्बर के साथियों की 
संख्या बढ़ने लगी, तो यह स्थिति पहले जैसी न रही।

यह दखेने में एक सीधी-सादी बात लगती ह,ै लेकिन यह इतनी महत्वपरू्ण ह ैकि 
इतिहास में शायद ही कोई दसूरा समाज होगा जिसने इसका कोई उदाहरण पेश किया 
हो। ऐसा व्यवहार केवल तब संभव होता ह ैजब कोई व्यक्ति इतना आत्मजागरूक 



257

रसलू के साथी

हो जाए कि वह अपनी कमज़ोरियों और सीमाओ ंको पहचानने लग।े जब वह दसूरों 
की “ह”ै की तलुना में अपने “नहीं” को जानने लग।े जब वह खदु को उस नज़र से 
दखेने लग,े जिस नज़र से कोई दसूरा व्यक्ति उसे दखे रहा होता ह।ै

इसमें एक बात और जोड़ लीजिए — यह घटना जिन अब ूबक्र और उमर के साथ 
घटी, उस समय वे भी आज के जैसे प्रसिद्ध और स्थापित व्यक्ति नहीं थे। आज हम 
उन्हें इतिहास के श्रेष्ठ स्थान पर पाते हैं। लेकिन अपने समय के लोगों के लिए वे 
बस उन्हीं जैसे थे। जब कि आज वे हमारे लिए इतिहास के मज़बतू स्तंभ हैं, जिन्हें 
हम एक सिद्ध सच की तरह दखेते हैं। हज़रत अब ूबक्र और उमर को इतिहास 
बनने के बाद पहचानना बेहद आसान ह ै— लेकिन उन्हें इतिहास बनने से पहले 
पहचानना उतना ही कठिन था। और पैग़म्बर (सल्ल०) के साथी वही लोग थे जो 
इस कठिन कसौटी पर खरे उतरे।

ज़िम्मेदारी को अपने ऊपर ले लेना

यह घटना ज़ातसु्सलासिल (बेड़ियों वाली) के सफ़र की ह।ै पैग़म्बर हज़रत महुम्मद 
(सल्ल०) ने सबसे पहले एक दल को हज़रत अम्र बिन आस के नेततृ्व में भजेा। 
यह स्थान सीरिया के आस-पास का इलाक़ा था। जब हज़रत अम्र बिन आस वहाँ 
पहुचँ ेऔर दशु्मन की तैयारियों के बारे में जानकारी ली, तो उन्हें अपनी फौज उस 
काम के लिए नाकाफ़ी लगी। उन्होंने एक जगह ठहर कर पैग़म्बर को संदशे भजेा 
कि मौजदूा सेना पर्याप्त नहीं ह,ै कृपया और सैनिक भजेे जाए।ँ

पैग़म्बर हज़रत महुम्मद (सल्ल०) ने महुाजिरों में से दो सौ लोगों का एक दल 
तैयार किया और उसे हज़रत अब ूउबैदा बिन जर्राह के नेततृ्व में रवाना किया।

जब हज़रत अब ूउबैदा अपनी सेना के साथ वहाँ पहुचँ ेऔर दोनों दल एक साथ 
हो गए, तो यह सवाल उठा कि दोनों दलों का नेता कौन होगा। हज़रत अम्र बिन 
आस ने कहा कि दसूरा दल मरेी मदद के लिए भजेा गया ह,ै इसलिए असल में मैं 
ही दोनों दलों का नेततृ्व करूँ गा। हज़रत अब ूउबैदा के साथियों को यह बात मजं़ूर 
नहीं थी। उनका विचार था कि या तो अब ूउबैदा दोनों दलों के संयकु्त नेता हों या 
फिर दोनों दलों के अलग-अलग नेता रहें।



258

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

जब मतभदे बढ़ने लगा, तो हज़रत अब ूउबैदा बिन जर्राह ने कहा: “ऐ अम्र, जान 
लो कि पैग़म्बर ने मझुसे आख़िरी वक़्त जो बात कही थी, वह यह थी — ‘जब 
तमु अपने साथी से मिलो तो एक-दसूरे की बात मानना और मतभदे न करना।’ 
इसलिए ख़ुदा की क़सम, अगर तमु मरेी बात नहीं मानोगे, तब भी मैं तमु्हारी बात 
मानूँगा।” (मग़ाज़ी अल-वाक़िदी, खण्ड 2, पषृ्ठ 771)

हज़रत अब ूउबैदा यह कर सकते थे कि वे ज़िम्मेदारी अम्र बिन आस पर डाल 
कर उनसे लम्बी बहस करते रहते। अगर वे ऐसा करना चाहते, तो वे ऐसे बहुत 
से शब्द चनु सकते थे जिनसे उनका अपना पक्ष बिलकुल सही और दसूरा पक्ष 
परूी तरह ग़लत दिखाई दतेा। लेकिन इसके बजाय उन्होंने यह किया कि सारी 
ज़िम्मेदारी खदु अपने ऊपर ले ली। उन्होंने इस विवाद को एकतरफा रूप से ख़त्म 
कर दिया। सामहूिक जीवन में यह बात बेहद ज़रूरी होती ह।ै सच यह ह ैकि कोई 
भी सामहूिक व्यवस्था तब ही ठीक से चल सकती ह ैजब उसके लोग इतने बड़े 
मन के हों कि वे अधिकारों की बहस में पड़े बिना अपने ऊपर ज़िम्मेदारी लेने 
का हौसला रखते हों। जहाँ ऐसा स्वभाव न हो, वहाँ आपसी एकता नहीं, बल्कि 
केवल टकराव जन्म लेता ह।ै

शिकायतों से ऊपर उठकर सोचना

ख़ालिद बिन वलीद बेहद बहादरु थे। उनमें असाधारण सैनिक क्षमता थी। पैग़म्बर 
हज़रत महुम्मद (सल्ल०) के ज़माने से लेकर हज़रत अब ूबक्र की ख़िलाफ़त तक 
वे लगातार इस्लामी सेना के सेनापति रह।े लेकिन हज़रत उमर को उनकी कुछ 
आदतें पसंद नहीं थीं। इसलिए उन्होंने हज़रत अब ूबक्र से कहा कि उन्हें सेनापति 
के पद से हटा दिया जाए। लेकिन हज़रत अब ूबक्र ने उनकी सलाह नहीं मानी। 
मगर हज़रत उमर को अपनी राय पर इतना ज़ोर था कि जब वे ख़लीफ़ा बने, तो 
उन्होंने हज़रत ख़ालिद को सेनापति के पद से हटा दिया और उन्हें एक साधारण 
सिपाही की भमूिका द ेदी।

उस समय हज़रत ख़ालिद शाम के क्षेत्र में विजय के झडें गाड़ रह ेथे। ठीक उसी 
समय द्वितीय ख़लीफ़ा ने उन्हें पद से हटाकर अब ूउबैदा बिन जर्ऱाह को उनका 
सेनापति बना दिया। इसके बाद सेना के कुछ लोग ख़ालिद बिन वलीद के ख़ेम े



259

रसलू के साथी

में इकट्ठा हुए और उनसे कहा कि हम आपके साथ हैं, आप ख़लीफ़ा का आदशे 
न मानें। लेकिन हज़रत ख़ालिद ने सबको वापस भजे दिया और कहा, मैं उमर के 
लिए नहीं लड़ता, बल्कि उमर के रब के लिए लड़ता हू।ँ पहले वे सेनापति की 
हसैियत से लड़ते थे, अब एक साधारण और उनके अधीन एक सैनिक की तरह 
लड़ने लगे। 

इस तरह का व्यवहार तब ही संभव होता ह ैजब इसंान इतना ऊँचा सोचने लगे 
कि वह शिकायतों और नाराज़गी से ऊपर उठकर सोच।े उसका रवैया किसी 
प्रतिक्रिया के तौर पर न हो, बल्कि सकारात्मक सोच के आधार पर हो। वह इसंानों 
के लिए नहीं, बल्कि अल्लाह को राज़ी करने के लिए जीता हो।

क़ानूनी सीमा से आगे बढ़कर साथ देना

शाबान 2 हिजरी में पैग़म्बर हज़रत महुम्मद (सल्ल०) को यह सचूना मिली कि 
क़ुर श के सभी प्रमखुों के नेततृ्व में एक हज़ार सैनिकों की सेना मदीना पर हमला 
करने के लिए बढ़ रही ह।ै इनमें छह सौ कवचधारी थे और उनके साथ एक सौ 
घडु़सवारों का एक विशषे दल भी था। यह एक अत्यंत नाज़ुक समय था। आप ने 
मदीना के असंार और महुाजिरों को इकट्ठा किया और उनके सामने भाषण दतेे हुए 
यह सवाल रखा कि ऐसी स्थिति में क्या किया जाना चाहिए। 

जैसा कि सामान्य रूप से होता था, पहले महुाजिरों के प्रमखु लोग खड़े हुए और 
उन्होंने कहा: “ऐ अल्लाह के रसलू! आपके रब का जो भी आदशे ह,ै उसी की 
ओर बढ़िए। हम आपके साथ हैं। हम पिछली क़ौमों की तरह यह नहीं कहने वाले 
कि आप और आपका रब जाओ और लड़ो, हम यहाँ बैठे हैं। बल्कि हम कहते हैं 
कि आप और आपका रब चलकर लड़िए, हम भी आपके साथ हैं। जब तक हम 
में से एक की भी आखँ झपक रही ह,ै हम आपका साथ नहीं छोड़ेंगे।”

लेकिन पैग़म्बर (सल्ल०) महुाजिरों की इन बातों के बावजदू बार-बार यह कह रह े
थे: “लोगो, मझु ेसलाह दो।” (अशीरू अलय्या अय्युहन-नास)



260

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

इस पर सअद बिन मआुज़ खड़े हुए और बोले: “ऐ अल्लाह के रसलू, शायद 
आप हमारी ओर इशारा कर रह ेहैं?” आप ने कहा: “हाँ।” तब सअद बिन मआुज़ 
ने असंार की ओर से कहा: “हम आप पर ईमान लाए। आपकी बात को सत्य 
माना और गवाही दी कि जो कुछ आप लाए हैं वह सत्य ह।ै और हम ने आपसे 
परू्ण आज्ञापालन का वचन किया ह।ै तो ऐ अल्लाह के रसलू, आप जो करना 
चाहें, कर गजु़रिए। हम सब आपके साथ हैं। उस सषृ्टि निर्माता की क़सम, जिसने 
आपको सत्य के साथ भजेा ह,ै यदि आप हमें समुदंर तक ले जाए ँऔर उसमें उतरें, 
तो हम भी आपके साथ उतरेंगे। हम में से एक भी व्यक्ति पीछे नहीं हटेगा। हमें कोई 
आपत्ति नहीं कि आप हमें कल शत्रु से लड़ने ले जाए।ँ हम यदु्ध में डटे रहने वाले 
हैं, और मक़ुाबले के वक़्त खरे उतरने वाले हैं। शायद अल्लाह आपको हम से 
वह कुछ दिखा द ेजिससे आपकी आखँें ठंडी हो जाए।ँ तो अल्लाह की बरकत के 
भरोसे पर हमें ले चलिए।” (सीरत इब्न हिशाम, खण्ड 1, पषृ्ठ 615)

असंार के नेता के इस भाषण के बाद लड़ाई का निर्णय ले लिया गया।

बद्र के यदु्ध के समय पैग़म्बर (सल्ल०) का बार-बार असंार की ओर दखेना 
बेवजह नहीं था। इसके पीछे एक विशषे कारण था। इब्न हिशाम इस घटना का 
ज़िक्र करते हुए लिखते हैं:

“और जब असंार ने अक़बा में आप से बैअत (प्रतिज्ञा) की थी, 
तो उन्होंने कहा था — ऐ अल्लाह के रसलू, हम आपके ज़िम्मे 
से उस समय तक मकु्त हैं जब तक आप हमारे क्षेत्र में नहीं आ 
जाते। जब आप हमारे पास आ जाएगँे, तो आप हमारी ज़िम्मेदारी 
में होंगे और हम आपकी रक्षा करेंगे जिस तरह हम अपने बच्चों 
और औरतों की रक्षा करते हैं।” (सीरत इबन हिशाम, खण्ड 1, 
पषृ्ठ 615)

इसलिए पैग़म्बर (सल्ल०) को यह आशकंा थी कि कहीं असंार यह न समझ रह े
हों कि उन पर आपकी मदद करना केवल उस स्थिति में ह ैजब दशु्मन मदीना तक 
आ जाए, और यह उनकी ज़िम्मेदारी नहीं ह ै कि वे अपनी बस्ती से दरू जाकर 
लड़ाई करें।



261

रसलू के साथी

असंार की पैग़म्बर (सल्ल०) से की गई बैअत (प्रतिज्ञा) प्राचीन अरबी परंपरा के 
अनसुार “बैअत-ए-निसा” (रक्षात्मक बैअत) थी। इस दृष्टि से मदीना से 80 मील 
दरू बद्र में जाकर यदु्ध करना उनके लिए आवश्यक नहीं था। लेकिन असंार ने इसे 
अपने लिए कोई बहाना नहीं बनाया। उन्होंने क़ाननूी सीमा से आगे बढ़कर पैग़म्बर 
(सल्ल०) का साथ दिया और बद्र के मदैान में जाकर क़ुर्बा नी दी। 

असहमति से बचकर असली मक़सद पर टिके रहना

मिस्वर बिन मखरमा कहते हैं कि पैग़म्बर महुम्मद (सल्ल०) अपने साथियों के 
सामने आए और कहा: 

“अल्लाह ने मझु ेसब इसंानों के लिए रहमत (दयालतुा) बनाकर 
भजेा ह।ै इसलिए तमु मरेी तरफ़ से अपना काम परूा करो, अल्लाह 
तमु पर दया करेगा। और आपस में मतभदे मत करना जैसे हज़रत 
ईसा (अलैहिस्सलाम) के साथ उनके शिष्यों (साथियों) ने किया 
था। उन्होंने भी अपने साथियों को इसी बात की तरफ़ बलुाया था, 
जिस बात की तरफ़ मैं तमु लोगों को बलुा रहा हू।ँ जो लोग दरू थे 
उनका वहां जाना कठिन लगा। तो हज़रत ईसा (अलैहिस्सलाम) 
ने इसकी फ़र्याद अल्लाह से की। ये सनुकर पैग़म्बर महुम्मद 
(सल्ल०) के साथियों ने कहा: ‘ऐ अल्लाह के रसलू! हम आपके 
काम को परूा करेंगे, आप जहाँ चाहें हमें भजे दीजिए।’(अल-
मोजम अल-कबीर, अल-तबरानी, खण्ड 20, पषृ्ठ 8)

साझा काम में रुकावट डालने वाली सबसे बड़ी चीज़ असहमति (विवाद) होती 
ह।ै मगर पैग़म्बर के साथियों को अल्लाह के डर ने इतना निस्वार्थ बना दिया 
था कि वे मतभदे से ऊपर उठकर अपनी जिम्मेदारियाँ परूी करने में लगे रहते थे। 
इसलिए पैग़म्बर के ज़माने में उन्होंने अरब और उसके आस-पास के इलाकों 
में परूी तरह से इस्लाम का संदशे पहुचँा दिया। पैग़म्बर की मतृ्यु के बाद उन्होंने 
धन-दौलत या पद की चाह नहीं की, बल्कि वे अलग-अलग दशेों की तरफ़ फैल 
गए। हर साथी का घर उस समय एक छोटा सा स्कू ल बन गया था जहाँ वे केवल 



262

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

अल्लाह की खशुी के लिए लोगों को अरबी सिखाते और क़ुरान व पैग़म्बर की 
बातें बताते थे।

उस समय एक तरफ़ कुछ मसुलमान रक्षा छेत्र और सियासी व्यवस्था के कामों में 
लगे हुए थे। सामान्य तौर पर पैग़म्बर के साथियों को भी राजनीतिक लाभ लेना 
चाहिए था, लेकिन उन्होंने इसकी परवाह नहीं की। उन्होंने इस्लाम के फैलने के 
बाद बने माहौल को धर्म की शिक्षा के लिए इस्तेमाल किया। उनके और उनके 
अनयुाईयों के शांतिपरू्ण पचास साल के प्रयासों से वह इलाक़ा बना, जिसे आज 
‘अरब दनुिया’ कहा जाता ह।ै यहाँ लोगों ने न सिर्फ़  इस्लाम को चनुा, बल्कि 
अपनी भाषा और संस्कृति  भी बदल ली।

पीछे की सीट पर बैठने के लिए तैयार हो जाना

पैग़म्बर महुम्मद (सल्ल०) का निधन हुआ तो सबसे पहला मदु्दा खलीफ़ा 
(उत्तराधिकारी) के चनुाव का था। असंार (मदीना के स्थानीय मसुलमान) सकीफ़ा 
बनी साइदा की बैठक में जमा हो गए। उस समय सअद बिन उबादा असंार के 
सबसे प्रमखु नेता थे। इसलिए बहुत से असंार यह चाहते थे कि सअद को खलीफ़ा 
बनाया जाए।

जब यह बात महुाजिरीन (मक्का से आए मसुलमानों) को पता चली तो उनके 
प्रमखु लोग तेज़ी से वहाँ पहुचँ गए। हज़रत अब ूबक्र ने भाषण दतेे हुए कहा:

“(असंार!) आपने अपनी जो अच्छाई बयान की ह,ै आप उसके 
लायक़ हैं। लेकिन अरब लोग इस नेततृ्व (खिलाफ़त) को केवल 
कुरैश क़बीले के लिए ही स्वीकार करते हैं, क्योंकि वे नस्ल और 
इलाक़े  के हिसाब से सबसे बेहतर हैं। मैं आपके लिए इन दो 
आदमियों (उमर और अब ूउबैदा बिन जर्राह) में से किसी एक 
पर राज़ी हू।ँ आप इनमें से जिसकी चाहें बैअत (निष्ठा की प्रतिज्ञा) 
कर लें।” (सीरत इब्न हिशाम, खण्ड 2, पषृ्ठ 659)



263

रसलू के साथी

इसके बाद हज़रत उमर उठे और उन्होंने तरंुत हज़रत अब ूबक्र के हाथ पर बैअत 
(प्रतिज्ञा) कर ली। फिर सभी महुाजिरीन ने बैअत की, और फिर असंार ने भी 
हज़रत अब ूबक्र को अपना नेता मान लिया।

हालाँकि कुछ असंार के लिए यह घटना इतनी कड़वी थी कि एक व्यक्ति ने 
महुाजिरीन से कहा, “तमु लोगों ने सअद बिन उबादा को मार डाला।” (तबक़ात 
इब्न सअद, खण्ड 2, पषृ्ठ 206)

असंार ने इस्लाम के लिए बड़ी कुर्बानियाँ दी थीं। उन्होंने इस्लाम के बेसहारा 
कारवाँ को उस समय पनाह दी थी जब उन्हें अपने वतन से निकाला जा रहा था। 
इसके बावजदू असंार इस फैसले पर राज़ी हो गए कि सत्ता में उनका कोई हिस्सा 
न हो और ख़लीफ़ा सिर्फ  कुरैश से चनुा जाए। 

इसमें कोई शक नहीं कि इसके पीछे गहरी सझू-बझू काम कर रही थी। कुरैश कई 
सौ सालों से अरब के नेता थे। ऐसी हालत में अगर किसी ग़ैर-कुरैश को खलीफ़ा 
बनाया जाता, तो वह समाज की व्यवस्था नहीं संभाल पाता। यह असंार की 
सच्चाई को समझने की ताक़त थी कि उन्होंने अपनी यह कमी पहचानी और 
एकतरफ़ा फैसले को भी स्वीकार कर लिया। लेकिन यह सच्चाई को स्वीकारने की 

इतनी दरु्लभ मिसाल ह ैकि इसका कोई दसूरा उदाहरण इतिहास में नहीं मिलता।

भावनाओ ंसे ऊपर उठकर फैसला करने की ताक़त

उहुद की लड़ाई इस्लाम की सबसे कठिन लड़ाइयों में से थी। कुरैश के सारे योद्धा 

गसु्से से भरे हुए मसुलमानों पर टूट पड़े थे। ठीक उसी समय जब जंग ज़ोरों पर थी, 

पैग़म्बर महुम्मद (सल्ल०) ने अपनी तलवार हाथ में लेकर कहा, “कौन ह ैजो इस 

तलवार को उसके हक़ के साथ लेगा?” कुछ लोग आगे बढ़े, लेकिन आपने उन्हें 

तलवार नहीं दी। फिर अब ूदजुाना सामने आए और पछूा, “ऐ अल्लाह के रसलू! 

इस तलवार का हक़ क्या ह?ै” आपने कहा, “इससे दशु्मन से ऐसे लड़ो कि वह 

झकु जाए।”



264

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

अब ूदजुाना ने कहा, “मैं इसे उसके हक़ के साथ लेता हू।ँ” और आपने उन्हें 

तलवार द ेदी।

अब ूदजुाना तलवार लेकर चले। उस वक्त उनके ऊपर ऐसा जोश छा गया कि वे 

अकड़ कर चलने लगे। यह दखेकर पैग़म्बर ने कहा, “इस तरह की चाल अल्लाह 

को पसंद नहीं, सिवाय ऐसे मौक़े पर।” (सीरत इब्न हिशाम, खण्ड 2, पषृ्ठ 66)

अब ूदजुाना ने अपने सिर पर लाल कपड़ा बाँध लिया, यह इस बात का संकेत था 

कि वे मौत से डरते नहीं और जंग के लिए निकल चकेु हैं। वे बेहद बहादरुी से लड़ 

रह ेथे। जो भी सामने आता, उनकी तलवार का निशाना बनता। फिर एक चौंकाने 

वाली घटना हुई, जिसे खदु अब ूदजुाना ने इस तरह बयान किया:

“मैंने एक व्यक्ति को दखेा जो लोगों को बहुत तेज़ी से लड़ने 

के लिए उकसा रहा था। मैं उसकी ओर बढ़ा। जब मैंने उस पर 

तलवार उठाई तो वह चिल्लाया — ‘हाय तबाही!’ तब मझु ेपता 

चला कि वह एक औरत ह।ै तो मैंने पैग़म्बर की तलवार को यह 

इज़्ज़त दी कि उससे मैं किसी औरत को न मारूँ ।” (सीरत इब्न 

हिशाम, खण्ड 2, पषृ्ठ 69)

एक और सहाबी ने कहा, “मैंने दखेा कि अब ूदजुाना की तलवार हिदं बिन्त उत्बा 
के सिर पर उठ चकुी थी, लेकिन फिर उन्होंने अपनी तलवार हटा ली।” (सीरत 
इब्न हिशाम, खण्ड 2, पषृ्ठ 69)

पैग़म्बर (सल्ल०) की जंग के बारे में हिदायतों में से एक हिदायत यह थी कि 
औरतों, बच्चों और बढू़ों को न मारा जाए। अब ूदजुाना ने लड़ाई के शोर-शराबे में 
भी इसे याद रखा और अपनी चलती हुई तलवार को रोक लिया।

इस घटना से पता चलता ह ै कि पैग़म्बर के साथियों को अपनी भावनावों पर 
कितना ज़बरदस्त नियंत्रण था। उनके काम उनके सोच-विचार के अधीन थे, 
भावनाओ ंके नहीं। वे सबसे ज़्यादा उत्तेजित मौके पर भी ठंडे दिमाग से फैसला 



265

रसलू के साथी

कर सकते थे। वे गसु्से और बदले की आख़िरी हद तक पहुचँकर भी तरंुत अपना 
इरादा बदल सकते थे। एक ही दिशा में तेज़ी से दौड़ते हुए भी अचानक दिशा 
बदल सकते थे।

यह बात सनुने में आसान लगती ह,ै लेकिन असल में यह इतनी मशु्किल ह ैकि 
केवल वही कर सकता ह ैजो अल्लाह से इस तरह डरता हो जैसे कि अल्लाह 
अपने परेू रोब और ताक़त के साथ उसके सामने खड़ा हो और वह उसे अपनी 
खलुी आखँों से दखे रहा हो।

पेड़ की तरह बढ़ना

क़ुरान में तौरेत (The Torah) और इजंील (The Gospel of Jesus) के दो 
उदाहरणों का ज़िक्र ह।ै तौरेत वाला उदाहरण पैग़म्बर के साथियों की व्यक्तिगत 
विशषेताओ ंके बारे में ह।ै इसके बाद इजंील के हवाले से उनके सामहूिक गणु को 
इन शब्दों में बताया गया ह:ै

“और इजंील में उनकी मिसाल उस खतेी की तरह दी गई ह ै
जिसने अपना अकुंर निकाला, फिर उसे मज़बतूी दी, फिर वह 
मोटा हुआ, फिर अपने तने पर खड़ा हो गया। यह किसानों को 
अच्छा लगता ह ैताकि इनकार करने वाले व्याकुल हों। अल्लाह 
ने उन लोगों से, जो इन में से ईमान लाए और अच्छे काम किए, 
माफ़ी और बड़ा इनाम दनेे का वादा किया ह।ै” (क़ुरान, 48:29)

मौजदूा इजंील (बाइबल) में यह उदाहरण इन शब्दों में मिलता ह:ै

“और उसने कहा, ख़ुदा का राज्य ऐसा ह ै जैसे कोई आदमी 
ज़मीन में बीज बोए और रात को सोए और दिन को जागे। और 
वह बीज इस तरह उगे और बढ़े कि वह न जाने। ज़मीन अपने 
आप फल दतेी ह ै— पत्ती, फिर बाल, फिर बालियों में तैयार 
दाने। फिर जब अनाज पक जाता ह ैतो वह तरंुत हँसिया चलाता 
ह ैक्योंकि काटने का समय आ पहुचँता ह।ै” (मरकुस 4:26-32)



266

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

इजंील और क़ुरान के इस उदाहरण में यह बताया गया ह ैकि आख़िरी पैग़म्बर 
के साथियों की सामहूिक तरक्क़ी एक पेड़ की तरह होगी। इसकी शरुुआत बीज 
से होगी, फिर वह धीरे-धीरे बढ़ेगा और अपना तना मज़बूत करते हुए ऊपर 
उठेगा, यहाँ तक कि वह प्राकृतिक गति से क्रमशः बढ़ते हुए अपनी ऊँचाई तक 
पहुचँ जाएगा।

इसकी तरक्क़ी इतनी शानदार होगी कि एक तरफ़ ईमान वाले उसे दखेकर खशु 
होंगे और दसूरी तरफ़ विरोधी लोग जल-भनु जाएगंे, क्योंकि यह मामला इतना 
मज़बतू होगा कि उनके विरोध का उस पर कोई असर नहीं होगा।

इस्लाम को पेड़ की तरह बढ़ाने के लिए यह अल्लाह की योजना थी, जो पैग़म्बर 
के साथियों के ज़रिए परूी हुई। लेकिन यह कोई आसान काम नहीं था। इसके लिए 
ज़रूरी था कि वे जल्दबाज़ी करने के बजाय धरै्य को अपनाए।ं ज़रूरी था कि वे 
तात्कालिक भावनाओ ंमें आकर कोई क़दम न उठाए।ं ज़रूरी था कि वे अपनी 
चाहतों के बजाय प्राकृतिक नियमों का पालन करें। ज़रूरी था कि वे इस बात की 
परवाह किए बिना काम करें कि उसका नतीजा उनकी ज़िंदगी में सामने आता ह ै
या उनकी मतृ्यु के बाद।

“इस्लाम के पेड़” को उगाने के लिए ज़रूरत थी कि वे अपने जज़्बात (भावनाओ)ं 
को दबाए ंऔर अपनी उम्मीदों को कुर्बान करें।

पैग़म्बर के साथियों ने यह सब किया। उन्होंने किसी तरह की सरुक्षा या अपने लिए 

कोई गारंटी के बिना खदु को परूी तरह अल्लाह की योजना के हवाले कर दिया। 

यही वजह थी कि ज़मीन पर इस्लाम एक ऐसा बाग़ बन गया जो हमशेा फलता-

फूलता रह ेऔर जिसे दनुिया की कोई ताक़त नष्ट न कर सके।



भाग चार





269

आधुनिक दौर में पैग़म्बर के संदेश की महत्त्वता

पैग़ंबर-ए-इस्लाम को ख़ास तौर पर “इज़हार” (अल्लाह के संदशे को स्पष्ट तौर 
पर पहुचँाने) की ज़िम्मेदारी दी गई थी। आपके लाए हुए धर्म (इस्लाम) के लिए 
यह निर्धारित किया गया ह ैकि वह अपनी मलू शिक्षाओ ंऔर सच्चाई में सदा 
सरुक्षित और संरक्षित रहगेा। यही संरक्षण और उसका असली सरूत में होना 
आपकी उम्मत (अनयुायियों) से भी जडु़ा रहगेा।

पैग़म्बर के लिए अल्लाह ने ऐसा किया कि ढाई हज़ार साल की एक ख़ास योजना 
के ज़रिए वह सारे साधन (ज़रिए) महुयैा किए जिनकी मदद से आप अल्लाह के 
धर्म को संरक्षित और सरुक्षित बना सके। अल्लाह का यही तरीक़ा आपकी उम्मत 
के साथ भी अपनाया गया ह।ै

फलस्वरूप पिछले हज़ार साल की प्रक्रिया के नतीजे में अल्लाह ने वे अनकूुल 
हालात परूी तरह से उपलब्ध कर दिए हैं, जो आधनुिक दौर में इस्लाम की बढ़त 
की नींव बन सकते हैं। अगर पैग़म्बर के मानने वाले इन अनकूुल हालात को 
बदु्धिमानी और धरै्य के साथ इस्तेमाल करें, तो अल्लाह की मदद का वादा फिर 
से पैग़म्बर के मानने वालों पर उसी तरह सच हो सकता ह,ै जैसा कि वह स्वयं 
पैग़म्बर पर परूा हुआ था।

अमरेिका से एक विश्वकोश (एनसाइक्लोपीडिया) प्रकाशित हुआ ह ैजिसका नाम 
ह:ै “मनषु्य और उसके ख़दुा (Man and His Gods)”। इस किताब में अलग-
अलग धर्मों पर लेख हैं। इस्लाम पर जो लेख ह,ै उसमें एक ईसाई लेखक ने 
इस्लामी क्रांति के बाद पैदा होने वाले शानदार नतीजे को इन शब्दों में लिखा:

“इसके प्रकट होने से मानव इतिहास की दिशा बदल गई।”
(Man and His Gods, p. 389)

यह एक पश्चिमी लेखक की ज़बान से इस्लामी क्रांति के उन गहरे प्रभावों को 
स्वीकार करने का बयान ह,ै जिनके कारण इतिहास में ऐसे नए रास्ते खलेु कि 
इस्लाम को दसूरे धर्मों पर बढ़त दनेा उतना ही आसान हो गया जितना बारिश के 
बाद खते में फ़सल उगाना।



270

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

पैग़म्बर मोहम्मद (सल्ल०) और उनके साथियों के ज़रिए जो क्रांति आई वह 
बनुियादी रूप से एकेश्वरवाद (तौहीद) और आख़िरत पर आधारित धार्मिक क्रांति 
थी, लेकिन इसने बहुत से दरूगामी सामाजिक और सांसारिक नतीजे भी पैदा किए। 
पैग़म्बर के लाए हुए संदशे का सबसे बड़ा सामाजिक असर यह था कि इसने परुाने 
ज़माने की सामाजिक और सामहूिक व्यवस्था को इस तरह बदल डाला कि वे 
सारी रुकावटें ही ख़त्म हो गई ंजो पहले सच्चाई की बात कहने को बहुत कठिन 
बना दतेी थीं।

जब सरूह तौबा (बराअत) नाज़िल हुई, तो पैग़म्बर मोहम्मद (सल्ल०) ने हज़रत 
अली को मक्का भजेा ताकि वह लोगों में ऐलान कर दें कि इस साल के बाद कोई 
भी बहुदवेवादी हज नहीं कर सकेगा। हज़रत अली कहते हैं कि मैं हज की सभाओ ं
में ऊँची आवाज़ में यह ऐलान करता फिरता था, यहाँ तक कि मरेी आवाज़ बैठ 
गई। (सनुन अल-नसई, हदीस संख्या 3935) 

लेकिन आज के दौर में लाउडस्पीकर आ जाने के बाद यह कोई मशु्किल काम 
नहीं रहा। यह एक सीधी और आसान मिसाल ह ैजिससे समझा जा सकता ह ैकि 
आज के ज़माने में सच्चाई का संदशे पहुचँाना पहले की तलुना में कितना आसान 
हो गया ह।ै इस्लाम का संदशे पहुचँाने के दो बड़े दौर हैं:

पैग़म्बर मोहम्मद (सल्ल०) के आने से पहले का दौर और उनके आने के बाद 
का दौर। पैग़म्बर से पहले जो किताबें अल्लाह ने भजेीं, उनकी हिफ़ाज़त की 
ज़िम्मेदारी उन्हीं लोगों पर थी जिनके पास वे किताबें भजेी गई थीं। इसी वजह से 
क़ुरान में उनके लिए यह कहा गया ह:ै

“उन्हें अल्लाह की किताब का संरक्षक बनाया गया था।” 
(क़ुरान, 5:44)

लेकिन क़ुरान के बारे में खदु अल्लाह ने कहा:

“इस ज़िक्र (क़ुरान) को हमने उतारा ह ैऔर हम ही इसकी रक्षा 
करने वाले हैं।” (क़ुरान, 15:9)

पैग़म्बरी दनेे के साथ ही अल्लाह की योजना यह थी कि बहुदवेवाद के प्रभाव को 
ख़त्म किया जाए और एकेश्वर्वाद को दनुिया में सबसे श्रेष्ठ विचार का स्थान प्रदान 
किया जाए। (क़ुरान, 8:39) 



271

आधनुिक दौर में पैग़म्बर    के संदेश  की महत

यह काम बहुत सारे अलग-अलग संसाधनों की मदद चाहता था जो केवल 
अल्लाह ही महुयैा कर सकता ह।ै इसलिए अल्लाह ने ढाई हज़ार साल के लंबे 
इतिहास के दौरान वे सभी अनुकूल हालात बना दिए, जिनका इस्तेमाल करके 
पैग़ंबर (सल्ल०) ने अपनी शिक्षाओ ंसे उस युग के धार्मिक विचारों को एक 
नई दिशा दी और एकेश्वरवाद के विचारों को दनुिया में सबसे ऊँचे मक़ाम पर 
पहुचँा दिया।

पैग़म्बर और उनके साथियों की कोशिशों से आई क्रांति के बाद बहुदवेवाद 
अपनी अहमियत खो बैठा। लेकिन आज के दौर में फिर वही हाल हो गया ह—ै
इस बार एकेश्वरवाद ने अपनी श्रेष्ठता खो दी ह।ै अब नास्तिकता (इल्हाद) यानी 
बिना अल्लाह और बिना धर्म की सोच सबसे असरदार सोच बन गई ह।ै इसके 
सामने एकेश्वरवाद का विचार मानो पीछे की पंक्ति में चला गया ह।ै 

अल्लाह को निश्चय ही यह पहले से मालमू था कि भविष्य में ऐसा नास्तिक दौर 
आएगा। इसलिए अल्लाह की मदद फिर से सक्रिय (active) हुई। पिछले हज़ार 
साल के इतिहास में अल्लाह ने फिर से वैसे हालात बनाने शरुू किए जो अतंतः 
एकेश्वरवाद की पनुर्स्थापना के लिए अनकूुल परिस्थिति तैयार करने वाले बने। 
यह प्रक्रिया अब अपने परेू होने की मजं़िल पर पहुचँ चकुी ह।ै आज, अगरच े
दिखने में नास्तिक सोच का दबदबा ह,ै मगर वह सारे अनकूुल साधन मौजदू हैं 
जिनके ज़रिए एक बार फिर एकेश्वरवाद को दनुिया का सबसे श्रेष्ठ विचार बनाया 
जा सकता ह।ै

1. हज़रत इब्राहीम ने क़रीब चार हज़ार साल पहले प्राचीन इराक़ की राजधानी 
ऊर (Ur) के लोगों को बताया कि एक ही ख़ुदा ह ैजो लाभ और हानि का मालिक 
ह।ै ख़ुदाई में उसका कोई साझी नहीं। इसलिए तमु उसी से ज़रूरतें माँगो और उसी 
की उपासना करो। इस एकेश्वरवाद के ख़िलाफ़ उस समय के बहुदवेवादी बादशाह 
नमरूद कलदानी ने इतना सख़्त रद्द-ए-अमल दिखाया कि उसने आपको धधकती 
हुई आग में डाल दिया। आज भी दनुिया के हर दशे में बहुदवेवाद का विचार पाया 
जाता ह,ै लेकिन आज अगर आप किसी दशे में इब्राहीमी संदशे लेकर उठें तो 
मौजदूा ज़माने का कोई शासक आपके साथ इतना कठोर व्यवहार नहीं करेगा।



272

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

इसकी वजह शासन-दर्शन की तब्दीली ह।ै नमरूद के समय में शिर्क  एक 
राजनीतिक विश्वास की हसैियत रखता था, जबकि आज वह सिर्फ़  एक सीमित 
धार्मिक विश्वास ह।ै परुाने ज़माने में आम तौर पर बहुदवेवादी राजनीतिक विचार 
दनुिया में प्रचलित था। नमरूद, परुाने दौर के दसूरे बादशाहों की तरह, इसी विचार 
की बनुियाद पर शासन करता था। उसका कहना था कि वह सरूज-दवेता का 
प्रतीक ह,ै इसलिए वह दसूरों से बेहतर ह ैऔर उसे दसूरों पर शासन करने का 
अधिकार खदुा से प्राप्त ह।ै इसके विपरीत, मौजदूा दौर के शासक इस तरह के 
शासन-दर्शन से कोई ताल्लुक़ नहीं रखते। उन्होंने जनमत के आधार पर अपने 
लिए शासन का अधिकार प्राप्त किया ह,ै न कि किसी धार्मिक विश्वास की 
बनुियाद पर। यही वजह ह ैकि एकेश्वरवाद की शिक्षा में मौजदूा शासकों को अपने 
सत्ता-सिहासन के लिए कोई ख़तरा नज़र नहीं आता, जबकि नमरूद और परुाने 
दौर के दसूरे बादशाहों को एकेश्वरवाद का विचार फैलने में अपनी राजनीतिक जड़ 
कटती हुई दिखाई दतेी थी। 

परुाने ज़माने में जब भी कोई पैग़म्बर आता, तो शरुुआत में ही उस समय की सत्ता 
से उसका टकराव हो जाता और उसकी राह में कई अनावश्यक रुकावटें खड़ी 
हो जातीं। इसकी वजह यह थी कि राजनीति और चमत्कारी मान्यताए ँआपस में 
जडु़ी हुई थीं। उस दौर के बादशाह, लोगों को यह यक़ीन दिलाकर राज करते थे कि 
वे दवेताओ ंकी संतान हैं या उनमें स्वयं ख़ुदा उतर आया ह।ै ऐसे माहौल में जब 
ख़ालिस एकेश्वरवाद की आवाज़ बलंुद होती तो उन्हें लगता कि यह उनके राज 
करने के हक़ को बेअसर बना रही ह ैइसी सोच की जटिलता (complexity) उन्हें 
सच्चाई की तरफ़ बलुाने वालों से टकरा दतेी। इस्लाम ने यह साबित किया कि 
हर तरह की चमत्कारी हसैियत सिर्फ़  ख़ुदा को ही हासिल ह।ै उसने ऐलान किया 
कि सब इसंान बराबर हैं और किसी को दसूरे पर कोई ऊँच-नीच का दर्जा नहीं। 
इस तरह इस्लाम ने राजनीति को आस्था से अलग कर दिया। अब राज करने का 
अधिकार किसी को जन-मत से मिलता ह,ै न कि ख़ुदा से किसी रहस्यमय रिश्ते 
के आधार पर।

इसकी मिसाल ऐसी ह ैजैसे परुाने दौर में कुछ लोग यह बात मशहूर करके अपना 
चिकित्सा-संबंधी व्यवसाय चलाते थे कि उन्होंने एक जिन्न को वश में कर रखा 



273

आधनुिक दौर में पैग़म्बर    के संदेश  की महत

ह ैऔर वह उनके पास आकर उन्हें चिकित्सा के रहस्य बता जाता ह।ै ऐसे माहौल 
में अगर कोई व्यक्ति यह आवाज़ बलंुद करे कि चिकित्सा की शिक्षा मडेिकल 
कॉलेज में पढ़ाई जाती ह,ै न कि जिन्नों के ज़रिए हासिल होता ह,ै तो उस क़िस्म 
के हकीम इस व्यक्ति के सख़्त विरोधी हो जाएगँे। मगर मौजदूा दौर के MBBS 
डॉक्टर को ऐसे आन्दोलन से कोई दशु्मनी न होगी।

2. पैग़म्बर महुम्मद (सल्ल०) के लाए हुए इकं़लाब के ज़रिए इतिहास का रुख़ 
मोड़ने की प्रक्रिया सातवीं सदी ईस्वी में शरुू हुई थी। अब वह अपनी चरम सीमा 
पर पहुचँ चकुी ह।ै धर्म की शिक्षा दनेे वालों के लिए इसंानी संसाधनों में हर तरह 
के सहायक साधन मौजदू हैं। आधनुिक क़ाननूों और सामाजिक बदलावों ने यह 
मौका द ेदिया ह ैकि धर्म के बारे में खलुकर बात की जा सके, और अब कोई 
फिरऔन या नमरूद इसे रोकने के लिए सामने नहीं ह।ै आज जो नई जानकारी 
और तथ्य इसंान के पास हैं, उन्होंने ऐसे तर्क  एकत्र कर दिए हैं जो धर्म की सच्चाई 
को एकदम वैज्ञा‌निक ढंग से साबित कर सकते हैं।

पैग़म्बर महुम्मद (सल्ल०) के लाए हुए इकं़लाब के ज़रिए इतिहास का रुख़ मोड़ने 
की प्रक्रिया सातवीं सदी ईस्वी में शरुू हुई थी। अब वह अपनी चरम सीमा पर 
पहुचँ चकुी ह।ै धर्म की शिक्षा दनेे वालों के लिए अब स्वयं मानव-भडंार में हर 
तरह के सहायक साधन मौजदू हैं। आधनुिक क़ाननूों और सामाजिक बदलावों ने 
यह मौका द ेदिया ह ैकि धर्म के बारे में खलुकर बात की जा सके, और अब कोई 
फिरऔन या नमरूद इसे रोकने के लिए सामने नहीं ह।ै आज जो नई जानकारी 
और तथ्य इसंान के पास हैं, उन्होंने ऐसे तर्क  एकत्र कर दिए हैं जो धर्म की सच्चाई 
को एकदम वैज्ञा‌निक ढंग से साबित कर सकते हैं।

आज के दौर में एक बड़ा बौद्धिक इकं़लाब आया ह,ै जिसे आम तौर पर वैज्ञानिक 
क्रांति कहा जाता ह।ै इस आधनुिक वैज्ञानिक क्रांति ने इसंानी इतिहास में पहली 
बार ऐसी सोच और बदलाव पैदा किए हैं जो एकेश्वरवाद के संदशे के बिल्कु ल 
अनकूुल हैं। अगर इन्हें सही तरह से इस्तेमाल किया जाए, तो सिर्फ़  लेखों और 
भाषणों के ज़रिए वही मक़सद परूा किया जा सकता ह ैजिसके लिए परुाने ज़माने 
में तलवार उठानी पड़ती थी। 



274

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

असल बात यह ह ै कि आधनुिक वैज्ञानिक क्रांति, इस्लामी क्रांति का ही एक 
अतिरिक्त नतीजा ह।ै अल्लाह ने अपने आख़िरी पैग़म्बर के लाए इकं़लाब के 
ज़रिए ऐसे कारण पैदा किए जो इतिहास में एक प्रक्रिया के तौर पर चल पड़े। 
यह बदलाव लगातार चलता रहा और आख़िरकार उस क्रांति तक पहुचँा जिसे 
आज हम आधनुिक वैज्ञानिक क्रांति कहते हैं। यानी, पहले दौर में अल्लाह ने 
बहुदवेवाद पर एकेश्वरवाद को ऊँचा दर्जा दिया, और उसी प्रक्रिया के अदंर वे 
कारण भी पैदा कर दिए जो आगे चलकर नास्तिकता के मकु़ाबले में एकेश्वरवाद 
को फिर से मज़बतूी दनेे वाले साबित हो सकें ।

इस्लाम के ज़रिए आए एकेश्वरवादी इकं़लाब से पहले परूी दनुिया में बहुदवेवाद 
का दबदबा था। शिर्क  यानी बहुदवेवाद असल में सामने दिखने वाली चीज़ों की 
पजूा करने का नाम था। इसंान ने जो कुछ भी अपनी आखँों के सामने दखेा — 
चाह ेवह आसमान का सरूज हो या ज़मीन का बादशाह — उसी को पजूना शरुू 
कर दिया। इसी वजह से उस दौर में वैज्ञानिक खोज और शोध का काम आगे नहीं 
बढ़ सका। अर्नॉल्ड टॉयनबी (1889–1975) के शब्दों में, जब प्रकृति के दृश्य 
खदु पजूा की वस्तु (object of worship) थे, तो वे शोध की वस्तु (object of 
investigation) कैसे बन सकते थे

इस्लाम ने जब तौहीद (एकेश्वरवाद) को तर्क  की बनुियाद पर साबित कर दिया तो 
सषृ्टि की सारी चीज़ें अल्लाह की बनाई हुई लगने लगीं। इस बदलाव ने यह सम्भव 
कर दिया कि चीज़ों पर खोज-बीन का सिलसिला चल सके। यह काम आरम्भिक 
रूप में पहले ही दौर में शरुू हो गया था। एक बार चाँद ग्रहण के मौक़े  पर पैग़म्बर 
महुम्मद (सल्ल०) ने कहा कि सरूज और चाँद का ग्रहण अल्लाह की निशानियों 
में से दो निशानियाँ हैं; यह किसी बड़े आदमी के जन्म या मौत की वजह से नहीं 
होते। (सहीह अल-बख़ुारी, हदीस संख्या 1043) इस तरह आपने भौतिक और 
मानवीय बड़ाई—दोनों का खण्डन कर दिया। यही वैचारिक लहर आस्था से 
अलग होकर यरूोप पहुचँी और आख़िरकार आधनुिक परिवर्तन का कारण बनी।



275

आधनुिक दौर में पैग़म्बर    के संदेश  की महत

1. 	यह बदलाव एक बड़ा फ़ायदा लेकर आया — अधंविश्वास का दौर पीछे छूट 
गया। अधंविश्वास का मतलब ह ैतथ्य और साक्ष्य पर राय बनाने के बजाय 
कल्पनाओ ंऔर अदंाज़ों के आधार पर राय बना लेना। जैसे यह मान लेना कि 
किसी बड़े व्यक्ति की मतृ्यु होने पर सरूज या चाँद पर ग्रहण लग जाता ह।ै ऐसी 
सोच सच्चाई तक पहुचँने में बाधा बनती ह।ै जब सोच तथ्यों पर नहीं बल्कि 
पहले से बनी धारणाओ ंपर आधारित होती ह,ै तो किसी ठोस दलील से ही 
किसी एक विचार को सही और दसूरे को ग़लत ठहरा दिया जाता ह।ै उदाहरण 
के लिए, इस्लाम ऐतिहासिक दृष्टि से एक संरक्षित धर्म ह,ै जबकि अन्य धर्मों 
के पास ऐसा कोई ऐतिहासिक प्रमाण नहीं ह।ै अधंविश्वास के ज़माने में इसंान 
इस अतंर को समझ नहीं पाता था, लेकिन आधनुिक यगु ने तथ्यों को महत्त्व 
दनेा सिखाया। इसी सोच ने ‘उच्च समालोचना’ (higher criticism) जैसी 
एक नई विद्या को जन्म दिया, जिसने यह स्पष्ट कर दिया ह ैकि ऐतिहासिक 
रूप से क़ुरान संरक्षित और सरुक्षित ह ै।

2.	 वैज्ञानिक सोच ने ब्रह्मांड को प्रयोग और निरीक्षण की रोशनी में जानने की 
कोशिश की। इसके नतीजे में ब्रह्मांड में छिपे ऐसे प्राकृतिक तथ्य इसंान की 
जानकारी में आए जो इस्लाम की शिक्षाओ ं की ऊँच े स्तर पर पषु्टि करते 
हैं। मिसाल के तौर पर शोध से पता चला कि ब्रह्मांड में हर जगह एक ही 
प्राकृतिक क़ाननू काम कर रहा ह;ै जो नियम धरती पर लाग ूह ैवही नियम 
दरू-दराज़ तारों-ग्रहों पर भी लाग ूह।ै इससे साफ़ हो जाता ह ैकि इस सषृ्टि का 
मालिक सिर्फ़  एक ह;ै दो या अनेक मालिक नहीं।

3. 	परुाने समय में तौहीद (एकेश्वरवाद) को अपनाने में एक बड़ी बौद्धिक रुकावट 
क़दीम फ़लसफ़ा यानी परुाना दर्शन-शास्त्र (philosophy) भी था। उस दौर 
में दर्शन-शास्त्र को सबसे ऊँचा ज्ञान माना जाता था और पढ़े-लिख ेलोगों की 
सोच भी उसी से बनती थी। इसी वजह से एकेश्वरवाद के रास्ते में एक बड़ी 
बनावटी दीवार खड़ी हो गई थी।



276

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

दर्शन-शास्त्र का लक्ष्य हमशेा अतंिम सत्य को खोजना रहा, लेकिन सच यह ह ै
कि लगभग पाँच हज़ार साल के लंबे और शानदार इतिहास के बावजदू वह अपने 
लक्ष्य तक नहीं पहुचँ सका। इसकी सबसे बड़ी वजह यह थी कि दर्शन-शास्त्र 
इसंान की सीमाए ँनहीं समझ पाया। उसने परूी कोशिश की कि अतंिम सत्य तक 
पहुचँ,े लेकिन इसंान अपनी सीमित क्षमताओ ंके कारण उस सत्य तक ख़ुद नहीं 
पहुचँ सकता था। 

इस फ़ल्सफियाना (दार्शनिक) सोच के कारण हज़ारों साल तक इसंान यह चाहता 
रहा कि एकेश्वरवाद की बनुियाद जिन मलू आस्थाओ ंपर खड़ी ह,ै उन्हें इसंान के 
लिए परूी तरह ज्ञात और प्रत्यक्ष बना दिया जाए। लेकिन ये सब अदृश्य सच्चाइयाँ 
थीं और इसंान अपनी मौजदूा क्षमताओ ंके साथ इन अदृश्य सच्चाइयों को परूी 
तरह नहीं समझ सकता। 

धार्मिक नज़रिए से दखेें तो आज के दौर के विज्ञान ने सबसे बड़ा काम ये किया ह ै
कि उसने परुानी धारणाओ ंको तोड़ दिया। अब ये बात साफ़ हो गई ह ैकि इसंान 
की समझ और उसकी ताकत सीमित ह ै— वो अपनी हदों की वजह से सच को 
परूी तरह नहीं जान सकता। दर्शन शास्त्र (philosophy) की रिवायती सोच अब 
विश्व स्तर पर बेमाना होती जा रही ह,ै जबकि वैज्ञानिक दृष्टिकोण ज्ञान के क्षेत्र में 
प्रमखु स्थान प्राप्त कर चकुा ह।ै

इस बदलती सोच ने एकेश्वरवाद के लिए रास्ता आसान कर दिया। अब इस विचार 
को परूी बौद्धिक (intellectual) स्पष्टता मिल गई ह ैकि इसंान के पास कोई और 
रास्ता नहीं, सिवाय इसके कि वह सर्वोच्च सच्चाई जानने के लिए पैग़म्बर की दी 
हुई शिक्षा और संदशे  पर भरोसा करे। अब यह माँग परूी तरह ग़लत लगती ह ैकि 
ख़ुदा, वह्य (अल्लाह के संदशे) और आख़िरत को हमें आखँों से दिखाया जाए, 
तब ही हम उन पर ईमान लायेंगे।

मालमू इतिहास में ये पहला मौक़ा ह ैजब ख़दु इसंानी इल्म ने ये साबित किया 
ह ैकि इसंान का ज्ञान सीमित ह ैऔर हमशेा सीमित रहगेा। जब इसंान विज्ञान के 
तरीक़ों से ब्रह्मांड की खोज करता ह,ै तो उसपर ये बात खलुती ह ैकि यह कायनात 



277

आधनुिक दौर में पैग़म्बर    के संदेश  की महत

इतनी पेचीदा ह ैकि उसकी सीमित बदु्धि इसे परूी तरह नहीं समझ सकती। विज्ञान 
की यह खोज इस्लामी नज़रिए से बहुत अहम ह,ै क्योंकि इससे पैग़म्बर की 
अहमियत साबित होती ह।ै इसंान सच्चाई को परूी तरह जानना चाहता ह,ै लेकिन 
अपनी सीमित क्षमता की वजह से वह हमशेा कुछ हद तक ही समझ पाता ह।ै यह 
खालीपन साफ़ बताता ह ैकि इसंान को एक ऊँच ेमार्गदर्शक की ज़रूरत ह ै— 
और वही मार्गदर्शक पैग़म्बर हैं। इसंानी सीमाओ ंको मान लेने के बाद विज्ञान ने 
पैग़म्बर की ज़रूरत को बौद्धिक स्तर पर साबित कर दिया ह।ै

परुाने समय में लोगों को अपने विचार खलुकर कहने की आज़ादी नहीं थी। 
इसकी वजह यह थी कि बादशाहों और समाज में ऊंच ेदर्जे वाले लोगों को पवित्र 
माना जाता था। जो लोग ऊँच ेदर्जे पर पहुचँ जाते, उनकी राय सबसे ऊपर समझी 
जाती और वे जैसे चाहते, दसूरों को अपनी मर्ज़ी का पाबंद बनाते। तौहीद यानी 
एकेश्वरवाद के इकं़लाब ने इसंानों की ऊँच-नीच को ख़त्म कर दिया और ऐलान 
किया कि कोई इसंान दसूरे से बड़ा नहीं ह।ै इसके बाद एक नई सोच शरुू हुई जो 
आगे चलकर यरूोप में लोकतंत्र के रूप में परूी हुई। लोकतंत्र ने सबको बराबर माना 
और हर व्यक्ति को यह नैतिक अधिकार दिया कि वह अपने ज़मीर (अतंरात्मा) 
के अनसुार जो चाह ेलिख और बोल सके। इस बदलाव ने इतिहास में पहली बार 
यह ममुकिन बनाया कि धार्मिक विचारों और उसकी शिक्षाओ ंको खलुकर बयान 
किया जा सके।

विज्ञान ने आज के इसंान के लिए ख़ुदा की बहुत-सी भौतिक नेमतें खोल दी हैं जो 
हज़ारों बरस से कायनात में छिपी थीं। इनमें इस्लाम की शिक्षा दनेे के लिहाज़ से 
सबसे अहम आधनुिक संचार के साधन हैं—प्रेस, रेडियो, टेलीविज़न और तरह-
तरह की तेज़ रफ़्तार सवारियाँ। ये साधन इस्लाम के हक़ में बड़ी नेमत हैं; इन्हें 
इस्तेमाल कर के इस्लाम के संदशे को वैश्विक पैमाने पर फैलाया जा सकता ह।ै 

इस्लाम का संदशे लोगों तक पहुचँाने के लिए जो अनकूुल मौक़े आज मौजदू हैं, 
वे पिछले हज़ार साल की एक लंबी प्रक्रिया के नतीजे में बने हैं। जैसे पहले दौर में 
अल्लाह ने ढाई हज़ार साल की प्रक्रिया से इस्लाम की कामयाबी के हालात तैयार 



278

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

किए थे, वैसे ही अब उसने फिर से हज़ार साल की प्रक्रिया से दसूरी सफलता के 
हालात बना दिए हैं। लेकिन ये अनकूुल मौक़े अपने आप हक़ीक़त नहीं बनेंगे। 
इन्हें सच्चाई में बदलने के लिए जागरूक और समर्पित लोगों के एक समहू की 
ज़रूरत ह।ै अगर ऐसा समहू तैयार हो गया, तो क़रीबी भविष्य में इस्लाम को फिर 
से वही बौद्धिक बढ़त मिल सकती ह ैजो पहले दौर में बहुदवेवाद के मकु़ाबले में 
मिली थी।

ऊपर जिन संभावनाओ ंका ज़िक्र किया गया ह,ै वे लगभग सौ साल से ऐसे किसी 
समहू का इतंज़ार कर रही हैं, लेकिन अफ़सोस कि अब तक ऐसा कोई समहू 
तैयार नहीं हो पाया। इसमें शक नहीं कि पिछले सौ साल में बहुत-सी जमातें 
और आदंोलन उभरे हैं, लेकिन वे ज़्यादातर सिर्फ़  हालात, ख़ासकर राजनीतिक 
हालात के जवाब में पैदा हुए। वे उस रब्बानी चतेना (conscious) के आधार पर 
नहीं बने, जो पिछले हज़ार साल से लगातार काम कर रही थी और चौदहवीं सदी 
हिजरी में अपने समापन तक पहुचँी। 

पैग़म्बर की जीवनियों में आता ह ैकि जब बद्र के मदैान में ताक़तवर बहुदवेवादी 
बज़ाहिर कमज़ोर ईमान वालों पर टूट पड़े, तो पैग़म्बर महुम्मद (सल्ल०) गहरी 
चितंा में सज्दे में गिर गए और अल्लाह से मदद की दआु करने लगे। उस नाज़ुक 
घड़ी में उनकी ज़बान से जो वाक्य निकले, उनमें एक था: “ऐ अल्लाह, अगर 
यह गिरोह ख़त्म हो गया तो इसके बाद धरती पर तेरी इबादत न होगी।” (सहीह 
मसु्लिम, हदीस संख्या 1763) 

यह कोई बढ़ा-चढ़ाकर कही गई बात न थी। सच्चाई यह ह ैकि वे तीन-सौ तेरह 
ज़िंदगियाँ जो बद्र की जंग में बिना साधन के खड़ी हुई थीं, साधारण लोग नहीं 
थे; यह वही समहू था जिस पर ढाई हज़ार साल की तारीख़ आकर परूी हुई थी। 
आज फिर एक नया समहू चाहिए जिस से पिछले हज़ार साल की तारीख़ जडु़ी 
हो, जो अपनी समझ के लिहाज़ से उस दौर की वारिस हो, जो अपने आचरण के 
लिहाज़ से इन संभावनाओ ंको सच्चाई में बदलने का अटल इरादा दिल में संजोए 



279

नायकों की नर्स 

हो, जो गंभीर फ़ै सले की उस सीमा तक पहुचँ चकुा हो जहाँ इसंान इस लायक़ 
बन जाता ह ै कि वह अपने मक़सद से परूी तरह जडु़ा रह ेऔर कोई भी बाहरी 
घटना उसे उसके निशाने से हटा न सके। यही वे लोग हैं जो अल्लाह के दाँतेदार 
चक्र (Cogwheels) में अपना दाँतेदार चक्र (Cogwheels) फिट करेंगे और 
आखिरकार यक़ीनी कामयाबी तक पहुचँेंगे।

नायकों की नर्सरी

पैग़म्बर (सल्ल०) की जीवनी में लिखा ह ैकि बद्र के मौक़े  पर जब 313 कमज़ोर-
से दिखने वाले ईमान वालों पर एक हज़ार शक्तिशाली विरोधियों ने हमला किया, 
तो पैग़म्बर (सल्ल०) लड़ाई के मदैान में एक छप्पर के नीच ेसज्दे में गिर पड़े और 
मदद की दआु करने लगे। उस घड़ी उन्होंने कहा: “ऐ अल्लाह, यह समहू अगर 
आज ख़त्म हो गया तो उसके बाद धरती पर तेरी इबादत न होगी।” (सीरतनु-नबी, 
इब्न क़सीर, खण्ड 2, पषृ्ठ 411) 

यह अतिशयोक्ति नहीं, बल्कि सच्चाई का सहज और स्पष्ट बयान ह।ै वे 313 लोग 
साधारण व्यक्ति नहीं थे; वही वह ऐतिहासिक समहू था जिसे “सबसे उत्कृ ष्ट उम्मत” 
कहा गया। लगभग ढाई हज़ार वर्षों तक चले विशषे हालात में पहले एक जीवंत 
और सक्रिय क़ौम का निर्माण हुआ, और फिर उसी में से एक चयनित दल उभरा, 
जिसने उस समय शत्रुओ ंकी तलवारों के सामने अडिग होकर मकुाबला किया।

दनुिया एक आज़माइश की जगह ह,ै और यहाँ जो कुछ भी होता ह,ै वह कारणों 
और वजहों के ज़रिए होता ह।ै मतलब यह कि अगर वह समहू ख़त्म हो जाता, तो 
दनुिया के चलन के हिसाब से फिर से नए ‘ढाई हज़ार साल’ लगते, जिनमें वक़्त 
घमूता, हालात बनते और कई कारणों के सिलसिले से गजु़रकर आखिर में वह 
लोग तैयार होते जो उस बड़े मक़सद को परूा करने के लिए ज़रूरी हैं। 



280

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

आज के समय में इस्लाम की पनुर्स्थापना — यानी पैग़म्बर महुम्मद (सल्ल॰) 

की नबवूत के दसूरे दौर की उन्नति के लिए फिर से एक ऐसे समहू की ज़रूरत 

ह,ै जो पिछले हज़ार साल के इतिहास को अच्छी तरह समझता हो। ऐसा समहू 

जो जानता हो कि इन हज़ार सालों में अल्लाह ने इस्लाम के लिए कौन-कौन से 

अनकूुल हालात बनाए हैं और किस समझदारी और सझू-बझू से उन्हें इस्लाम के 

हित में इस्तेमाल किया जा सकता ह।ै 

वह समहू वही हो सकता ह ैजो अपनी सोच और समझ में पिछले हज़ार साल 

के इतिहास का असली वारिस हो। जो अपने स्वभाव से इन मौक़ों को हक़ीक़त 

बनाने की क्षमता रखता हो। जिसका होना और इस्लाम का दोबारा विकास, दोनों 

इतने जडु़े हों कि उन्हें अलग न किया जा सके। पहले दौर में भी ऐसे ही एक समहू 

ने इस्लाम को बलंुदी दिलाई थी और आज भी वैसा ही समहू इसे फिर से बलंुदी 

दिलाएगा। मौजदूा दनुिया में इस्लाम के उत्थान का और कोई रास्ता नहीं। 

प्रोफ़े सर फ़िलिप हिट्टी (1886-1978) ने अपनी किताब ‘तारीख़-ए-अरब’ में 

लिखा ह—ै पैग़म्बर-ए-इस्लाम के दहेांत के बाद ऐसा लगा जैसे अरब की बंजर 

ज़मीन किसी जाद ूसे नायकों की नर्सरी में बदल गई हो, ऐसे नायक जिनकी संख्या 

और योग्यता में कहीं और मिलना बहुत कठिन ह:ै 

After the death of the Prophet sterile Arabia 
seems to have been converted as if by magic 
into a nursery of heroes the like of whom 
both in number and quality is hard to find 
anywhere. (Philip K. Hitti, History of the Arabs, 
1979, p. 142)

दनुिया में इस्लाम की वैचारिक बढ़त दरअसल एक पारंपरिक सोच पर बनी 
प्रणाली पर बढ़त ह।ै यह इतिहास का सबसे कठिन काम ह,ै जिसे परूा करने के 



281

नायकों की नर्स 

लिए ‘नायकों की पाठशाला’ की आवश्यकता ह।ै बहुदवेवाद के दबदबे के दौर 
में इस्लाम को बढ़त ऐसी ही पाठशाला से मिली थी। अब नास्तिकता के दौर में 
भी इस्लाम की दसूरी बढ़त उसी तरह की पाठशाला से ही होगी। क़ु दरत के नियम 
के अनसुार जो शर्त पैग़म्बर और उनके साथियों के लिए ज़रूरी थी, वह बाद के 
लोगों के लिए कैसे बदल सकती ह?ै 

पैग़म्बर के ज़माने के मसुलमानों ने धर्म को ज़िंदा करने के लिए जिद्दोजहद की 
थी। इसी तरह आज के मसुलमानों ने भी धर्म को ज़िंदा करने के नाम पर ज़ोरदार 
कोशिशें की हैं। अगर सिर्फ़  प्रत्यक्ष मात्रा के पहल ूसे दखेा जाए, तो आज के 
मसुलमानों की कोशिशें पहले दौर के मसुलमानों से कम नहीं बल्कि कुछ ज़्यादा 
ही दिखाई दतेी हैं—जान की कुर्बानी, धन-दौलत खर्च करना, ज़बान-क़लम का 
इस्तेमाल, ज़मीन में दौड़-धपू—सब कुछ मात्रा में पहले से कहीं ज़्यादा ह।ै मगर 
नतीजे की बात करें तो दोनों में कोई तलुना नहीं। पहले की इस्लामी कोशिशों ने 
इतिहास की धारा बदल दी थी, जबकि आज की कोशिशों ने बस हमारी तबाही 
ही बढ़ाई ह।ै

यह फ़र्क़  उस मानसिक अतंर की वजह से ह ैजो दोनों के बीच पाया जाता ह।ै 
पैग़म्बर के दौर के मसुलमानों को मिलने के एहसास ने उभारा था, और आज 
के मसुलमानों को छिन जाने के एहसास ने। पैग़म्बर के दौर के मसुलमान किस 
मानसिकता के साथ उठे थे, इसकी एक बेहतरीन तस्वीर उस तक़रीर में मिलती 
ह ैजो हज़रत जाफ़र बिन अब ूतालिब ने बादशाह हबशा (नजाशी) के दरबार में 
की थी। उस तक़रीर के मतुाबिक़, इस्लाम उनके लिए आज्ञानता की ज़िंदगी के 
मकु़ाबले जागरूक ज़िंदगी अपनाने के बराबर था। उन्होंने शिर्क  (बहुदवेवाद) के 
मकु़ाबले तौहीद (एकेश्वरवाद) को पाया, उन्होंने दिशाहीनता के बजाय पैग़म्बर के 
ज़रिये अल्लाह के मार्गदर्शन को प्राप्त किया। उन्होंने दनुियावी लालच को छोड़कर 
आख़िरत को चनुा, ज़ालिम स्वभाव की जगह ज़िम्मेदार स्वभाव अपनाया और 
अन्याय के बजाय इसंाफ़ का रास्ता चनुा। लेकिन आज के मसुलमानों की हालत 
इससे बिल्कु ल अलग ह।ै



282

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

पैग़म्बर के दौर के मसुलमानों के जज़्बात में हलचल इस एहसास से पैदा हुई थी 
कि “हमने पाया ह”ै, जबकि आज के मसुलमानों में जो उबाल पैदा होता ह ैवह 
बस इस एहसास से ह ैकि “हमने खोया ह”ै:

गँवा दी हम ने जो अस्लाफ़ (परू्वजों) से मीरास पाई थी, 

सरुय्या से ज़मीं पर आसमाँ ने हम को द ेमारा

मौजदूा दौर में मसुलमानों के सारे आन्दोलन इसी बेबसी और वंचित किए जाने के 
एहसास से खड़े हुए हैं। एक और दसूरे आन्दोलन में फ़र्क़  सिर्फ़  इतना ह ैकि एक 
इसे सीधी-सादी ज़बान में बयान कर रहा ह,ै जबकि दसूरा विचारपरू्ण (बौद्धिक) 
ढंग से; कहीं क़ौमी लफ़्ज़ बोले जा रह ेहैं और कहीं मज़हबी लफ़्ज़।

यनूानी फ़िलास्फ़र आर्कीमीदसे (Archimedes, 212 ईसा-परू्व) ने गरुुत्वाकर्षण 
से जडु़ा ‘बॉयन्सी का क़ाननू’ खोजा था। इसके बाद वह इतना मगन हो गया मानो 
उसने सब कुछ पा लिया हो। ईरान के शाह मोहम्मद रज़ा पहलवी (1919-1980) 
ने सिर्फ़  हुकूमत खोई थी, मगर उन पर ऐसा असर पड़ा मानो उन्होंने सब कुछ खो 
दिया हो। पाना हो या छिन जाना—दोनों की मनोवतृ्ति यह ह ैकि इसंान उसी चीज़ 
को सबसे ज़्यादा अहमियत दनेे लगता ह ैजिसे उसने पाया ह ैया खो दिया ह।ै

इस मनोवतृ्ति का नतीजा यह होता ह ैकि “मिलना” इसंान की सोच-समझ की 
ताक़तों को परूी तरह जगा दतेा ह;ै वह बिलकुल एक ज़िंदा इसंान बन जाता ह,ै 
उसके हौसलों की कोई हद नहीं रहती। इसके उलट जब किसी पर “वंचित होने” 
का एहसास छा जाता ह ैतो उसकी ज़ेहनी और अमली ताक़तें ठप हो जाती हैं; 
ऊपर से ज़िंदा दिखाई दनेे के बावजदू अदंर से वह मरा हुआ इसंान बन जाता 
ह।ै परुाने दौर में हमारे परू्वजों को हासिल होने के एहसास ने उठाया था, इसलिए 
उनकी जागरूकता इस हद तक पहुचँी कि तारीख़ में उसकी मिसाल नहीं मिलती। 
आज के समय में हमारी पीढ़ियाँ खदु को वंचित महससू करके उठी हैं, इसलिए 
उनकी बेख़बरी और हिम्मत की कमी इतनी ज़्यादा ह ैकि शायद इसकी कोई और 
मिसाल नहीं मिलती।



283

नायकों की नर्स 

एक हक़ीक़त यह ह ै कि हासिल होने के जज़्बे से सकारात्मक नैतिकता और 
वंचित होने के जज़्बे से नकारात्मक नैतिकता उभरती ह।ै इसलिए हम दखेते हैं 
कि पहले दौर के मसुलमानों के लिए उनका इस्लाम उनके भीतर ऊँचा चरित्र पैदा 
करने का ज़रिया बन गया था। वे सच्चाई के आगे झकु जाते थे; दसूरों की सराहना 
करना जानते थे; जो कहते वही करते; लोगों को माफ़ करने का हौसला रखते; 
शिकायतों को नज़र-अदंाज़ कर के ताल्लुक़ निभाते; भावनाओ ंके प्रभाव में आए 
बिना विवेकपरू्ण निर्णय लेते थे; प्रतिकिर्या की मानसिकता से पाक होकर सोचते। 

नकारात्मक एहसास इसके उलट नकारात्मक नैतिकता जन्म दतेे हैं। ऐसे लोगों 
के मार्ग-दर्शक बस उनके जज़्बात होते हैं; वे स्वाभाविक तौर पर झुझँलाहट और 
नफ़रत का शिकार रहते हैं; हक़ीक़त-पसंद बातें उन्हें अपील नहीं करतीं; वे हमशेा 
आपस में झगड़ों और बिखराव में पड़े रहते हैं; उनमें सच्चाई स्वीकार करने की 
हिम्मत नहीं होती। हार जाए ँतो मानने को तैयार नहीं होते, और अगर कामयाब 
हो भी जाए ँतो उनकी बिगड़ी सोच जल्द ही उस कामयाबी को नाकामी में बदल 
दतेी ह।ै यही वह फ़र्क़  ह ैजिसने कल और आज के बीच वह ज़बरदस्त अतंर पैदा 
कर दिया ह ैजो हम दखे रह ेहैं।

पैग़म्बर-ए-इस्लाम का लाया हुआ इकं़लाब सकारात्मक नैतिकता की ज़मीन 
पर उभरा था। अब अगर कुछ लोग यह चाहें कि उस इकं़लाब को नकारात्मक 
नैतिकता की ज़मीन से खड़ा करें, तो उन्हें अपने लिए कोई दसूरा ख़ुदा तलाश 
करना होगा और साथ ही दसूरा पैग़म्बर भी।

पैग़म्बर-ए-इस्लाम को अल्लाह की तरफ़ से यह मिशन दिया गया कि वे लोगों 
तक तौहीद यानी एकेश्वरवाद का संदशे पहुचँाए—ँयह कि ख़ुदा सिर्फ़  एक ह ैऔर 
इसंान को चाहिए कि वह हर पहल ूसे ख़ुदा-रुखी ज़िंदगी गजु़ार; यही इसंान की 
निजात का रास्ता ह।ै क़ुरान में इस मिशन को ‘तज़किया-ए-नफ़्स’ (आत्मिक 
शदु्धि) का मिशन बताया गया ह।ै इसे हासिल करने का ज़रिया सियासी इकं़लाब 
नहीं बल्कि ज़ेहनी इकं़लाब ह;ै यह मक़सद सिर्फ़   इसंान की चतेना को जगा कर 



284

पैग़म्बर मुहम्मद का जीवन

पाया जा सकता ह।ै इस मामले में पैग़म्बर-ए-इस्लाम की खासियत यह ह ैकि दसूरे 
पैग़म्बरों के उलट, आपके ज़रिए तौहीद का मिशन इकं़लाब के दर्जे तक पहुचँा। 
पैग़म्बर (सल्ल॰) की शिक्षाओ ंसे वे सभी व्यक्तिगत, सामाजिक और राजनीतिक 
बदलाव आए, जिनके मले को इकं़लाब यानी क्रांति कहा जाता ह ै — और 
इतिहासकारों ने भी इसे मान्यता दी ह।ै अब सवाल यह ह ैकि पैग़म्बर-ए-इस्लाम 
की इस महान क्रांति का रहस्य क्या था? यह किताब पैग़म्बर-ए-इस्लाम के इसी 
पहल ूसे हमें परिचित कराती ह।ै



www.mwkhan.com        www.cpsglobal.org
www.goodwordquran.comwww.quran.me

मौलाना वहीदुद्दीन ख़ाँ (1925–2021) एक इस्लामी विद्वान, आध्यात्मिक 
मार्गदर्शक और शांति दतू थे। उन्होंने 200 से अधिक पसु्तकों की रचना की और 
हज़ारों व्याख्यान रिकॉर्ड किए, जिनमें आधनुिक शलैी और तर्क संगत भाषा 
में इस्लाम की व्याख्या प्रस्तुत की गई। उनका अगं्रेज़ी अनवुाद The Quran 
अपनी सरलता, स्पष्टता और समकालीन शलैी के कारण व्यापक रूप से सराहा 
गया ह।ै

उन्होंने वर्ष 2001 में सेंटर फ़ॉर पीस एडं स्पिरिचएुलिटी (CPS International) 
की स्थापना की, जिसका उद्देश्य लोगों की सोच को ईश्वर-कें द्रित जीवन की ओर 
मोड़ना और इस्लाम को उसके वास्तविक स्वरूप में प्रस्तुत करना था, जो शांति, 
आध्यात्मिकता और सह-अस्तित्व के सिद्धांतों पर आधारित ह।ै

मौलाना वहीददु्दीन ख़ान ने 21 अप्रैल 2021 को नई दिल्ली, भारत में इस 
संसार से विदा ली। कित ु उनकी बौद्धिक और आध्यात्मिक विरासत CPS 
International के माध्यम से आज भी आगे बढ़ रही ह।ै



Books by Maulana Wahiduddin Khan 

www.goodwordbooks.com     www.cpsglobal.org



Books by Maulana Wahiduddin Khan Books by Maulana Wahiduddin Khan 

www.goodwordbooks.com     www.cpsglobal.org



Books by Maulana Wahiduddin Khan'kkafr vkSj vkè;kfRedrk ij fdrkcsaA

www.goodwordbooks.com
www.quran.me     www.cpsglobal.org

www.goodwordbooks.com
www.quran.me     www.cpsglobal.org



G
oodw

ord 
Books

पैग़म्बर  
मुहम्मद 

का जीवन

पैग़म्बर मुहम्मद क
ा ज

ीवन

शिक्षाए ँऔर शांति का सदेंश

मौलाना वहीदुद्दीन ख़ाँ

मौल
ाना वहीदुद्दीन ख

़ाँ

Goodword Books
CPS International

ISBN 978-93-49952-78-2

यह पसु्तक पैगंबर महुम्मद के जीवन का एक सजीव और 
प्रेरक चित्र प्रस्तुत करती ह।ै इसमें उन्हें केवल एक धार्मिक 
मार्गदर्शक के रूप में नहीं, बल्कि मानवता और करुणा के 
प्रतीक के रूप में दर्शाया गया ह।ै लेखक ने सरल और सहज 
भाषा में पैगंबर के विवेकपरू्ण, दयाल ुऔर संतलुित चरित्र को 
स्पष्ट रूप से प्रस्तुत किया ह।ै यह पसु्तक बताती ह ैकि वे लोगों 
के बीच रहकर उनकी भलाई के लिए लगातार कार्य करते रह।े 
इसे पढ़ने वाला व्यक्ति समझ सकेगा कि अल्लाह पर सच्चे 
ईमान का वास्तविक अर्थ क्या ह,ै उस पर परू्ण भरोसा कैसे 
किया जाए, सफलता के क्षणों में भी विनम्रता कैसे बनाए 
रखी जाए और आत्मिक शांति का मार्ग क्या ह।ै यह पसु्तक 
मानवता को उसी प्रकाशमय सद्मार्ग की ओर अग्रसर करती 
ह,ै जिस पर चलना सषृ्टि के पालनहार अल्लाह को समस्त 
मानव जाति के लिए प्रिय ह।ै




